
 

ISSN 2596-1196 



ISSN 0000-0000 
 

Illuminare – Revista de Filosofia e Teologia, Goiânia, Goiás, v. 1, n. 1, jan./jun., 2018 

1 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



ISSN 0000-0000 
 

Illuminare – Revista de Filosofia e Teologia, Goiânia, Goiás, v. 1, n. 1, jan./jun., 2018 

2 

 

 

 

Realização 

Instituto de Filosofia e Teologia de Goiás 
 

Diretor  

Dr. Elismar Alves dos Santos 

 

Editor 

Dr. José Reinaldo F. Martins Filho 

 

Conselho Editorial do IFITEG 
 

Me. Anderson Clayton Santana 

Me. Carlos Augusto de Oliveira 

Dr. Claude Valentin Detienne 

Me. Denis Borges Diniz 

Dra. Eliana Borges Fleury Curado 

Dr. Elismar Alves dos Santos 

Me. Fernando Inácio Peixoto 

Me. Frederico Hozanan de Pádua 

Me. Hérbert Vieira Barros 

Ma. Isabel Ortega Peralías 

Dra. Isivone Pereira Chaves 

Me. Jairo Silva de Lima 

Dr. Joaquim Rocha Cavalcante 

Esp. Marcelo Gabriel Veloso 

Dra. Maria Teresa L. da Fonseca 

Me. Mário Pires de Moraes Júnior 

Me. Paulo Cézar de Oliveira 

Me. Silvio Rogério Zurawski 

Me. Waldir Souza Guimarães 

Me. Wanessa Damasceno 

 

Conselho Editorial Nacional 
 

Dra. Carla Milani Damião 

Dra. Carolina Teles Lemos 

Dr. Clóvis Ecco 

Dr. Daniel Rodrigues Ramos 

Dr. Fábio Ferreira de Almeida 

Dra. Helena Esser dos Reis 

Dr. José João Neves Barbosa Vicente 

Dra. Nanci Moreira Branco 

Dr. Pedro Adalberto Gomes de Oliveira Neto 

Dr. Renato Moscateli 

Dr. Valmor da Silva 

Dr. Wesley Carvalhaes

 

Conselho Editorial Internacional 
 

Dr. César Carbullanca (Chile) 

Dr. Enzo Pace (Itália) 

 

 

Dr. João Cacepe (Moçambique) 

Dr. Marià Corbí (Espanha) 



ISSN 2596-1195 
 

ILLUMINARE – REVISTA DE FILOSOFIA E TEOLOGIA, Goiânia, Goiás, v. 2, n. 2, jul./dez., 2019 
 

3 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

Dados Internacionais de Catalogação na Publicação (CIP) 

Instituto de Filosofia e Teologia de Goiás 

 
 

ILLUMINARE – REVISTA DE FILOSOFIA E TEOLOGIA / Instituto de 

Filosofia e Teologia de Goiás (IFITEG). v. 2, n. 2 (jul./dez.). – 

Goiânia, Goiás, 2019. 85 p. 

 

      v. 2. n. 2 (jul./dez. – 2019) 

      Semestral 

      Disponível em: www.ifiteg.edu.br  

 

      ISSN 2596-1195 

 

1. Pesquisa científica. 2. Filosofia. 3. Teologia. 4. Instituto de 

Filosofia e Teologia de Goiás (IFITEG). 
 

 

 

 

http://www.ifiteg.edu.br/


ISSN 2596-1195 
 

ILLUMINARE – REVISTA DE FILOSOFIA E TEOLOGIA, Goiânia, Goiás, v. 2, n. 2, jul./dez., 2019 
 

4 

SUMÁRIO / SUMMARY 
 

 

Todo fim é também um começo | Editorial 

José Reinaldo F. Martins Filho .........................................................  6-9 

 

ARTIGOS / ARTICLES 

 

Afinal, quem é o louco? Contributos do Barão de Münchausen 

para a Filosofia / After all, who’s crazy? Münchausen’s contributes 

to Philosophy 

José Reinaldo F. Martins Filho .........................................................  11-29 

 

A construção do conceito fichtiano de ansiar / Construction of 

concept yearn fichtiano  

Diogo Conceição da Silva .............................................................  30-39 

 

Os jovens como sujeitos na sabedoria profética hebraica / The 

Youth as subjects in hebrew prophetic wisdom 

Hébert Vieira Barros ..........................................................................  40-46 

 

Entre o Antigo e o Novo Testamento: um único fundamento bíblico 

para a Teologia da Graça / Between Old and New Testament: a 

only biblical foundation for the Theology of Grace 

Túlio de Oliveira Freitas ....................................................................  47-57 

 

 

PRIMEIROS ESCRITOS / FIRST WRITINGS 

 

Viúvas e órfãos: um cuidado que perpassa os Testamentos / 

Widows and orphans: a care that perplasses the Testaments 

Antoniel Souza Braga....................................................................... 59-72 

 

A consciência da vida na filosofia de Santo Agostinho de Hipona: 

um olhar acerca da razão e das paixões no homem / The 



ISSN 2596-1195 
 

ILLUMINARE – REVISTA DE FILOSOFIA E TEOLOGIA, Goiânia, Goiás, v. 2, n. 2, jul./dez., 2019 
 

5 

consciousness of life in the philosophy of Saint Augustine of 

Hipona: a look about man’s reason and passions 

Gustavo Augusto da Silva ............................................................... 73-77 

 

SOBRE A REVISTA E DIRETRIZES PARA AUTORES  ........................... 79-82 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



ISSN 2596-1195 
 

ILLUMINARE – REVISTA DE FILOSOFIA E TEOLOGIA, Goiânia, Goiás, v. 2, n. 2, jul./dez., 2019 
 

6 

TODO FIM É TAMBÉM UM COMEÇO 
 

 

EDITORIAL 

 

 

 

Uma coisa eu sei sobre os começos. 

Os fins estão sempre lá.  

Uma coisa eu sei sobre os fins.  

Não há nada nos começos que os impeça a chegada. 

E as linhas vão trocando cores inevitáveis. 

(Ane Walker) 

 

 

 

Ao nos aproximarmos do término de mais um ano letivo, é 

inevitável o sentimento de cansaço que acompanha toda atividade 

levada à máxima potência, seja ela intelectual ou não. Olhamos ao 

redor para redescobrir em que ponto estamos, respiramos fundo e nos 

inclinamos para o merecido descanso. Nesse momento, contudo, 

também vislumbramos o longo caminho que se estende atrás de nós e 

percebemos que, apesar da fadiga e do desejo de uma pausa 

restauradora, estamos bem distantes do ponto de onde partimos, uma 

prova de que a jornada, com seus méritos e dores, levou-nos muito 

além do que imaginávamos. Comparações dessa natureza, entre a 

vida diária e o horizonte aparentemente privilegiado da pesquisa 

qualificada são inevitáveis. Se noutros tempos objetivou-se o 

distanciamento radical entre vida e produção intelectual, nossa 

época é bem diversa; é momento de fortalecer os elos, entre os quais 

descobrimos que o caminho do pensar faz-se apenas em estreito 

vínculo com o do ser. Assim, talvez fosse possível dizer: somos o que 

pensamos e/ou pensamos o que somos. De uma perspectiva ou de 

outra, a sintonia entre ser e pensar é irrecusável, como alguns 

vanguardistas já aludiram no passado. É por isso que, como pusemos 

em destaque, “todo fim é também um começo”, pois, para lembrar 

Nietzsche, quando os tempos se tornam difíceis e a roda da vida rola 



ISSN 2596-1195 
 

ILLUMINARE – REVISTA DE FILOSOFIA E TEOLOGIA, Goiânia, Goiás, v. 2, n. 2, jul./dez., 2019 
 

7 

com força cada vez maior, resta-nos apenas resistir, o que fazemos 

sendo e pensando.  

De alguma forma, esse também é o propósito de ILLUMINARE – 

REVISTA DE FILOSOFIA E TEOLOGIA, na medida em que se dispõe como 

espaço para o compartilhamento de reflexões e produções. Tal tarefa 

não tem sido fácil, sobretudo por conta das diferentes demandas que 

nos atingem. Se, por um lado, o fato de sermos um Instituto bastante 

pequeno, possibilita-nos a construção de um saber artesanal, com a 

qualidade do que é feito pouco a pouco, pessoalmente e com um 

forte traço afetivo, por outro também nos obriga a assumir simultâneas 

atividades, distribuídas entre os poucos que somos. Tal fenômeno 

incide diretamente sobre o fluxo de publicações de ILLUMINARE, que 

ainda não alcançou o seu padrão de frequência, seja por conta do 

ainda tímido conjunto de produções de nossos docentes e discentes, 

seja porque temos como prioridade a publicação de trabalhos 

derivados de iniciativas no âmbito de nosso próprio Instituto. Apesar de 

toda dificuldade de uma jovem revista, contudo, temos a alegria de já 

estarmos em nosso quarto número, reunindo um conjunto de trabalhos 

publicados de muita qualidade. Os próximos passos serão ampliar as 

relações internacionais – inclusive com a publicação de textos em 

outros idiomas – e as parcerias nacionais para a promoção de dossiês 

temáticos, redes de pesquisa e participação de pesquisadores de 

outras instituições do Brasil. É, portanto, com um misto de angústia pelo 

que ainda iremos empreender e, ao mesmo tempo, de alegria pelo já 

conquistado que apresentamos este quarto número de ILLUMINARE, 

cientes, como dissemos, que “todo fim é também um começo”. 

A primeira seção do que segue, composta por artigos de fluxo 

livre, conta com quatro trabalhos, dois da filosofia e dois da teologia. O 

primeiro deles realiza uma leitura heteróclita da história da filosofia no 

Ocidente, precisando alguns de seus limites e como estes podem ser 

superados com o auxílio das artes. Para isso, toma como pretexto a 

obra titulada As aventuras do Barão de Münchausen, uma figura 

equivalente ao mundo onírico esboçado por personagens como Dom 

Quixote e outros mais atuais. Em suma, tenta mostrar os limites da 

subjetividade na relação com o mundo objetivo, incluindo a esfera dos 

outros. Esse texto é seguido de perto pela análise da noção de ansiar 

na filosofia de um dos maiores expoentes do pensamento alemão, 

Johann Gottlieb Fichte. No texto o autor percorre os principais 



ISSN 2596-1195 
 

ILLUMINARE – REVISTA DE FILOSOFIA E TEOLOGIA, Goiânia, Goiás, v. 2, n. 2, jul./dez., 2019 
 

8 

momentos da obra A Doutrina da Ciência, procurando realçar o papel 

da potência apetitiva na composição da subjetividade – que para 

Fichte culminaria na noção de um eu solipsista, se seguirmos a trilha de 

alguns de seus críticos, como Hegel, por exemplo.  

Dando vasão à abordagem teológica, os dois artigos seguintes 

tomam a Sagrada Escritura como foco privilegiado de suas 

investigações. O primeiro deles tenta situar o papel dos jovens na 

literatura bíblica, demonstrando como se trata de uma figura presente 

e, ao mesmo tempo, invisibilizada pela exegese dominante. Como 

consequência do esforço hermenêutico, procura trazer à tona o 

protagonismo juvenil como uma constância no projeto da salvação, 

não meramente como a esperança e/ou a força do amanhã, mas 

como a coragem do presente utilizada por Deus na condução do seu 

povo. Ainda no contexto da literatura sagrada, conseguintemente, o 

quarto artigo da seção problematiza as fontes vétero e neotestamen-

tárias para a noção de Graça Divina, resgatando o que considera a 

única passagem em que o tema é posto de maneira explícita. Ao 

mesmo tempo em que se dirige ao texto bíblico, dialoga com a 

tradição magisterial católica, reforçando suas principais indicações 

interpretativas, sem, contudo, pôr-se em conflito com o que está no 

texto. Estes dois trabalhos encerram a seção dedicada aos artigos e 

nos transmite ao que julgamos ser um dos pontos altos de nossa revista, 

qual seja, a oportunidade de publicação de textos de estudantes, em 

caráter de primeira incursão no horizonte da escrita científica. 

Nesse sentido, parece-nos muito importante valorizar o trabalho 

produzido por nossos estudantes, veiculado nesta edição e também 

nas edições anteriores. O ambiente avaliativo da educação no Brasil 

está migrando, nos últimos anos, de uma leitura circunscrita no produto 

final (isto é, o graduado), para uma cada vez maior valorização do 

processo de aprendizado. A formulação e ulterior publicação de 

trabalhos como os que temos trazido em ILLUMINARE têm, por isso, 

importância salutar em nossa identidade de instituto formativo, 

atingindo simultaneamente a qualidade do profissional que 

oferecemos à sociedade e nossas próprias credenciais ante os olhos 

externos à nossa comunidade acadêmica. Nessa edição trazemos ao 

público dois trabalhos. O primeiro, resultante do Bacharelado em 

Teologia, problematiza a questão do cuidado para com as viúvas e os 

órfãos, uma premissa fundamental de acordo com a Sagrada 



ISSN 2596-1195 
 

ILLUMINARE – REVISTA DE FILOSOFIA E TEOLOGIA, Goiânia, Goiás, v. 2, n. 2, jul./dez., 2019 
 

9 

Escritura. O segundo, de um egresso de nossa Licenciatura em Filosofia, 

é o resultado de sua comunicação na última Jornada de Filosofia e 

Teologia, realizada neste segundo semestre de 2019. Embora o número 

total de comunicações apresentadas tenha crescido consideravel-

mente desde as edições anteriores, as submissões para publicação 

atendendo as exigências de ILLUMINARE ainda foram bastante tímidas. 

Temos crescido, mas ainda temos muito a crescer em nossa 

consciência de pesquisadores.  

Para concluir, ao mesmo tempo em que introduz a nova edição 

de ILLUMINARE, este editorial também quer ser um apelo a toda a 

comunidade acadêmica do IFITEG, para que se mobilize em função 

de continuarmos perseguindo a nossa meta de excelência. Vale a 

pena contribuir com uma sociedade mais justa e fraterna, e isso 

também passa pelo nosso fazer intelectual. Que a passagem para este 

novo começo encha-nos de vigor.  

Uma boa leitura a todos! 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

O Editor 

26 de Dezembro de 2019, Festa de Santo Estevão, protomártir dos 

cristãos. 

 

 



ISSN 2596-1195 
 

ILLUMINARE – REVISTA DE FILOSOFIA E TEOLOGIA, Goiânia, Goiás, v. 2, n. 2, jul./dez., 2019 
 

10 

 



ISSN 2596-1195 
 

ILLUMINARE – REVISTA DE FILOSOFIA E TEOLOGIA, Goiânia, Goiás, v. 2, n. 2, jul./dez., 2019 
 

11 

 AFINAL, QUEM É O LOUCO?  

CONTRIBUTOS DO BARÃO DE MÜNCHAUSEN 

PARA A FILOSOFIA1 

 

AFTER ALL, WHO'S CRAZY? 

MÜNCHAUSEN'S CONTRIBUTES TO PHILOSOPHY 

 

 

José Reinaldo F. Martins Filho2 

 

 

RESUMO: Estabelecendo contato com os âmbitos da literatura e da 

filmografia o presente ensaio procura colocar-se no ponto de 

confluência entre razão e loucura, esclarecendo alguns dos limites 

impostos pelo ideal racionalizante da modernidade, bem como a 

insurgência de novos discursos que visam tomar o ser humano de 

maneira mais ampla. Para isso, adota uma postura considerada pouco 

ortodoxa em relação à filosofia tradicional, recorrendo, em sua parte 

final, a fragmentos escolhidos do épico As aventuras do Barão de 

Münchausen, a partir dos quais será possível por em xeque o primado 

da razão, compreendida em seu caráter instrumental.  

 

Palavras-chave: Razão; Loucura; Cinema; Filosofia. 

 

 

ABSTRACT: This essay seeks to place itself at the point of convergence 

between reason and madness, clarifying some of the limits imposed by 

the rationalizing ideal of modernity, as well as the insurgency of new 

discourses aimed at taking the Human being in a broader way. For this, 

he adopts a position considered unorthodox in relation to traditional 

philosophy, resorting, in his final part, fragments chosen from the epic 

                                                           

1 Este texto é resultado de uma conferência oral proferida no XIII Colóquio de Filosofia, 

Educação e Cinema, promovido pela Pontifícia Universidade Católica de Goiás, entre os 

dias 27 a 29 de março de 2017. Nesse sentido, beneficiou-se com as intervenções oriundas 

do momento de debates.  

Recebido em 25/08/2019 e aceito em 17/11/2019. 

2 Doutor em Ciências da Religião pela Pontifícia Universidade Católica de Goiás. 

Doutorando em Filosofia pela Universidade Federal de Goiás. Mestre em Filosofia e em 

Música, ambos pela Universidade Federal de Goiás. Professor junto ao Programa de Pós-

Graduação – Stricto Sensu – em Ciências da Religião da Pontifícia Universidade Católica de 

Goiás. Atual Coordenador do Bacharelado em Filosofia do Instituto de Filosofia e Teologia de 

Goiás. E-mail: jreinaldomartins@gmail.com  

mailto:jreinaldomartins@gmail.com


ISSN 2596-1195 
 

ILLUMINARE – REVISTA DE FILOSOFIA E TEOLOGIA, Goiânia, Goiás, v. 2, n. 2, jul./dez., 2019 
 

12 

The Adventures of the Baron of Münchausen, from which it will be 

possible to challenge the primacy of reason, understood in Its 

instrumental character. 

 

Keywords: Reason; Madness; Movie theater; Philosophy. 

 

 

Se é necessário o silêncio da razão para curar os monstros,  

basta que o silêncio esteja alerta, e eis que a separação permanece. 

(Foucault) 

 

 

PRIMEIRO ATO: TUDO PARTE DE UM PRETEXTO 

 

A fim de introduzir esta incursão faz-se necessário 

estabelecermos algumas ressalvas. A primeira delas diz respeito à sua 

filiação ideológica. Ao contrário do que pode parecer à primeira vista, 

o texto que segue não pretende inscrever-se na esteira de qualquer 

interpretação estética. Tampouco se considera vinculado às 

abordagens mui brilhantemente desenvolvidas por Foucault sobre o 

tema da loucura3. Procura, na verdade, adotar uma postura tida por 

muitos como “pouco ortodoxa” ou, quem sabe, insignificante na 

perspectiva do modelo filosófico tomado como hegemônico. Isso 

porque não faz filosofia no sentido duro do termo. Desta, passa ao 

largo, preferindo se aproximar pelas “beiradas”. Com o intuito de 

perscrutar os limites entre razão e loucura, razoabilidade e demência, 

põe em contato tradição e vanguarda, mormente, através de áreas 

que de tão próximas podem passar despercebidas umas das outras. 

                                                           
3 Além de sua conhecida tese de doutoramento – História da loucura – é impossível não nos 

lembrarmos o que é dito por Foucault em A ordem do discurso, como segue: “Existe em 

nossa sociedade outro princípio de exclusão: não mais a interdição, mas uma separação e 

uma rejeição. penso na oposição razão e loucura. Desde a Idade Média, o louco é aquele 

cujo discurso não pode circular como o dos outros: pode ocorrer que sua palavra seja 

considerada nula e não seja acolhida, não tendo verdade nem importância, não podendo 

testemunhar na justiça, não podendo autenticar um ato ou um contrato, não podendo nem 

mesmo, no sacrifício da missa, permitir a transubstanciação e fazer do pão um corpo; pode 

ocorrer também, em contrapartida, que se lhe atribua, por oposição a todas as outras, 

estranhos poderes, o de dizer uma verdade escondida, o de pronunciar o futuro, o de 

enxergar com toda a ingenuidade aquilo que a sabedoria dos outros não pode perceber. É 

curioso constatar que durante séculos na Europa a palavra do louco não era ouvida, ou 

então, se era ouvida, era escutada como uma palavra de verdade. Ou caía no nada – 

rejeitada tão logo proferida; ou então nela se decifrava uma razão ingênua ou astuciosa, 

uma razão mais razoável do que a das pessoas razoáveis” (FOUCAULT, 2015, p. 85). Apesar 

de reconhecer a pertinência deste conceito para nossa discussão, optamos por dar vazão a 

uma abordagem diversa.  



ISSN 2596-1195 
 

ILLUMINARE – REVISTA DE FILOSOFIA E TEOLOGIA, Goiânia, Goiás, v. 2, n. 2, jul./dez., 2019 
 

13 

Literatura, música, teatro, cinema e, por que não, a sabedoria legada 

por vinte e sete séculos de especulação reflexiva. Seja, então, em prol 

de reforçar o argumento posto no jogo ou, ao invés, para submetê-lo 

ao crivo da crítica, à agudeza do pensamento que pretende fazer ruir 

o estável, desestruturando-o desde suas bases, o entremez pretendido 

certamente alcançará seus resultados. Nesse sentido, se a definição 

de um colega estiver correta e filosofar (já que não é possível fazer 

“filosofia”, mas simplesmente pensar) for o resultado de “meter-se com 

o pensamento”, não há outro modo de realizá-lo senão metendo-se 

com o já pensado pelos que antes de nós se dispuseram a tal – 

estabelecermos diálogo com o que fizeram de melhor (ou de pior!), 

conforme ensinou Descartes em seu Discours. 

Aliás, não por acaso recorremos a este célebre autor do séc. 

XVII, ao qual voltaremos um pouco adiante. O papel decisivo de sua 

filosofia significa para nós o pleno acabamento da visão de mundo 

que legitimou o comportamento dos quatro séculos que o sucederam. 

Neste momento, porém, roubamos de outro francês o pondo de 

insurgência a partir do qual daremos andamento ao que temos a 

pensar. Aqui nos referimos à conhecida expressão por meio da qual o 

autor de Le Méthode, Edgar Morin, refere-se ao humano que cada um 

de nós somos. Pretensamente valendo-se da definição aristotélica – 

com os contornos a ela atribuídos pela Idade Média e a modernidade 

– acostumamo-nos como rótulo que nos foi imposto pela biologia. Ao 

contrário de nossos ancestrais hominídeos, a dupla categorização de 

nossa condição imprime entre nós e eles um abismo intransponível. 

Somos, para a biologia, homo sapiens sapiens, quer dizer: não apenas 

dotados da capacidade de conhecer e do domínio da natureza, mas 

de uma privilegiada instância de reflexão (ou introspecção), no 

sentido literal deste termo, isto é, o movimento de dobrar-se sobre si 

mesmo, dirigir-se para dentro (e aqui repousa a distância abissal 

imposta pelo segundo sapiens). Ser racional torna-se sinônimo de plena 

consciência, de um domínio absoluto e implacável. Com acento na 

última década, contudo, temos nos questionado acerca dos alcances 

desta suposta natureza racionalizante, o que, entre outras iniciativas, 

viabilizou a introdução do conceito Homo sapiens demens, intuído por 

Morin (2002). Por um lado, trata-se de contrabalancear o jogo, 

iluminando o lado obscuro de nossa natureza. Por outro, significa 

reconhecer a multiplicidade inerente à nossa condição de humanos 

(para falarmos com Arendt ou com Sartre): plúrimos, multicêntricos, 

complexus. Com este ensaio, portanto, procuramos não apenas 



ISSN 2596-1195 
 

ILLUMINARE – REVISTA DE FILOSOFIA E TEOLOGIA, Goiânia, Goiás, v. 2, n. 2, jul./dez., 2019 
 

14 

verificar a existência dos limites entre razão e loucura, mas sustentar a 

necessidade de estabelecermos este ponto de confluência – esta 

zona de liminaridade – como nosso local de pensamento (único no 

qual poderemos nos meter com o já pensado). Apesar de insistirmos na 

aplicação de nossos rótulos, o que há entre estes dois conceitos – 

razão e loucura – refere-se à ideia de “fronteiras porosas”, numa 

constante passagem para o nível mais profundo da metáfora, da 

alegoria, do simbolismo, da imagem... 

 

SEGUNDO ATO: A IRREVERÊNCIA DO ARTÍSTICO 

 

Perguntamo-nos, afinal: quais são os limites entre razão e 

loucura? É preciso esclarecer que não estamos nos referindo ao 

universo das ciências médicas, por meio do qual obteríamos os critérios 

utilizados no diagnóstico do louco. A propósito, no sentido em que 

empreendemos nosso raciocínio, a psiquiatria deve ser simplesmente 

considerada como uma das expressões mais acabadas de um mesmo 

ideal conformador, isto é, ainda muito filiado a padrões de 

categorização que variam do normal ao patológico. Além disso, 

apesar de reconhecermos situações em que a “patologia” deu vasão 

à criatividade – abundantes no meio científico e artístico – nossa 

interpelação permanece em outro nível da discussão, qual seja: 

demonstrar como a razão acabou por se tornar um dos mais eficazes 

inibidores de nossa vitalidade espiritual – fenômeno que os antigos 

gregos nomeavam logos.  

Após uma rápida pesquisa na internet, junto a uma conhecida 

base de buscas, em meio às imagens oferecidas para a palavra 

loucura uma nos despertou especial curiosidade. Tratava-se do 

personagem “Mr. Bean”, interpretado pelo ator inglês Rowan Atkinson. 

Foi então que acerca deste personagem julgamos ser possível 

destacar pelo menos dois pontos de interesse para nossa discussão. O 

primeiro, atinente à biografia do mencionado ator, trata da conversão 

operada em sua trajetória profissional. Curiosamente, antes de se 

dedicar integralmente à filmografia, Rowan Atkinson percorreu uma 

significativa trajetória acadêmica, mais especificamente no campo da 

química industrial, logrando, além da graduação, o nível de mestrado. 

Chegou, inclusive, a se dedicar ao trabalho de professor universitário, 

deixando esta seara para dar vazão a suas duas paixões: atuar e dirigir 

perigosamente (os três principais acidentes automobilísticos em sua 

carreira atestam o que estamos dizendo). O segundo ponto ao qual 



ISSN 2596-1195 
 

ILLUMINARE – REVISTA DE FILOSOFIA E TEOLOGIA, Goiânia, Goiás, v. 2, n. 2, jul./dez., 2019 
 

15 

gostaríamos de nos ater está centrado não mais no ator, mas na 

personagem representada, neste caso, o fascinante Mr. Bean: um 

cidadão britânico de meia idade, vestuário sóbrio, vida modesta, 

apresentado por seu sobrenome, neste caso, Bean. Em sua grande 

maioria os episódios cômicos apenas retratam a vida ordinária deste 

sujeito – que de ordinário não tem nada. Por um lado, dotado de uma 

singeleza típica às crianças. Por outro, profundamente criativo, com 

seu característico jeito de improvisar em todas as situações.  

Cada novo episódio é sempre antecedido por uma vinheta de 

abertura, cuja trilha sonora expressa um quarteto coral, em estilo 

clássico, cantando os seguintes dizeres: ecce homo qui est faba. É aqui 

que, movidos pelo exemplo suscitado, voltamos à nossa reflexão. Não 

nos falhe a memória, uma antiga anedota filosófica traz à luz o clássico 

personagem da filosofia cética, qual seja: Diógenes de Laércio. Entre 

outras narrativas, vale a pena recordarmos aquela em que, em plena 

luz do dia, Diógenes é flagrado em meio à multidão, portando consigo 

uma lâmpada acesa, enquanto exclamava: “procuro o homem!” Não 

se trata, devemos admitir, de uma pergunta qualquer – para não dizer 

da semelhança entre o “louco” Diógenes e a personagem 

interpretada por Rowan Atkinson. Por detrás da aparente obviedade, 

Diógenes procurava contrapor tanto a definição platônica de humano 

como um “bípede implume” (e dizem que para isso chegou a soltar 

um frango depenado em plena acrópole, enquanto sentenciava: “eis 

aí o homem platônico”), quanto o reducionismo de algumas escolas 

helênicas ao interpretarem o postulado aristotélico do “animal 

racional”. Ora, ao longo da história muitas respostas foram oferecidas 

a Diógenes, estando entre as mais conhecidas a de Pilatos, quando do 

julgamento de Cristo, conforme narram as escrituras, e, mui 

ulteriormente, a de Friedrich Nietzsche, no contrabalanço do pêndulo, 

como título de sua obra autobiográfica. Em ambos os casos, 

retumbando a aporia do cético, ressoaria em alto e bom som: ecce 

homo! Aqui estabelecemos o elo entre o irresoluto questionamento de 

Diógenes, e a resposta proferida por Mr. Bean. O homem a quem a 

história tentou perscrutar, tornou-se feijão, a mais comum de todas as 

leguminosas. Pois assim podemos traduzir a frase de abertura do 

seriado: ecce homo qui est faba! Aquele ideal particularizado, 

privilegiado e, de algum modo, inatingível de humano, não apenas 

não existe, mas nunca existiu. Assim sendo, ou assumimos a postura de 

que o “homem” possível é aquele encontrado no ordinário do dia a 

dia, ou somente o silêncio aplacará nossa pergunta.  



ISSN 2596-1195 
 

ILLUMINARE – REVISTA DE FILOSOFIA E TEOLOGIA, Goiânia, Goiás, v. 2, n. 2, jul./dez., 2019 
 

16 

De fato, não se trata de uma problemática nova, embora esteja 

repleta de atualidade. Entre idas e vindas, as várias incursões do 

irracional sobre a imposição de um modelo racionalizante sempre 

encontraram respaldo entre nós. De maneira particular por meio das 

artes – mas não unicamente4. O que não dizer de literatos como 

Miguel de Cervantes e Machado de Assis?! O primeiro, em seu Dom 

Quixote de la Mancha, o glorioso fidalgo, brindou-nos com episódios 

capazes de despertar, simultaneamente, o riso e as lágrimas, no drama 

do louco que persegue com todas as suas forças o sonho de se tornar 

cavaleiro. Sonhar, para este, é sinônimo de viver. O segundo, revela-

nos a face obscura da loucura na história de Dr. Bacamarte e suas 

relações intempestivas. Em outras artes, o mesmo reforço também 

pode ser encontrado, como é o caso das composições do jovem 

Wagner ou do modelo composicional de Schoemberg – para não 

falarmos das polirritmias e/ou atonalismos do estilo contemporâneo. O 

fato é que as artes nunca se deixaram sucumbir plenamente à 

hegemonia do racional. E como poderiam? Caso o fizessem, 

certamente deixariam, por força de sua vitalidade, de ser o que eram. 

A dimensão da criatividade, e por ela, a loucura, sempre foi 

amplamente considerada pelas artes, e isso a despeito de como 

Gilbert Durand interpretou a exclusão da dimensão imagética na 

civilização ocidental. 

Em seu texto O paradoxo do imaginário no ocidente, Gilbert 

Durand (2004) percorre o itinerário histórico-conceitual da noção de 

imaginário, particularmente evidenciada pelo termo do qual deriva, a 

saber, o conceito de “imagem”. Para tal, organiza-se ao redor de três 

eixos de abordagem: o primeiro caracterizado pela tentativa de situar 

a endemia generalizada ao redor da ideia de ícone, partindo de sua 

acepção no contexto judaico-cristão até o posterior desdobramento 

do iconoclasmo na filosofia pós-moderna; o segundo, a despeito do 

anterior, tentando identificar os possíveis focos de resistência da noção 

de imaginário em meio ao progressivo esvaziamento semântico 

imposto a este conceito desde a filosofia platônica – que, segundo 

Nietzsche, manteve-se atuante ao longo da história, subscrito na 

ideologia cristã; em último lugar, sugerindo alguns elementos que 

                                                           
4 Na filosofia, por exemplo, poderíamos nos lembrar da conhecida máxima de Immanuel 

Kant segundo a qual Hume é responsabilizado por tê-lo acordado de seu “sono dogmático 

da razão”. Há aqui uma dupla significação: por um lado o uso da metáfora do sono; por 

outro, a constatação dos limites da racionalidade no processo de construção do 

conhecimento.  



ISSN 2596-1195 
 

ILLUMINARE – REVISTA DE FILOSOFIA E TEOLOGIA, Goiânia, Goiás, v. 2, n. 2, jul./dez., 2019 
 

17 

sublinhem o efeito perverso do uso da imagem, sobretudo após o 

advento da tecnologia cinematográfica. 

Acerca do primeiro item Durand (2004) toma como ponto de 

partida o segundo mandamento da tradição judaica, qual seja, a 

proibição das imagens (eidolon), em vista do qual parece 

desconhecer o curioso dado hermenêutico a partir do qual 

descobrimos que, enquanto na Bíblia há aproximadamente cinco 

indicações que contestam o uso dos ícones, outras vinte trazem 

minuciosas recomendações sobre como estes deveriam ser fabricados 

– isso para não nos reportarmos aos abundantes fragmentos bíblicos 

de linguagem simbólico-imagética, especialmente caso tomemos os 

livros sapienciais do Antigo Testamento ou o texto do Apocalipse. Isso 

quer dizer que de uma ponta à outra, a tradição judaico-cristã – aqui 

representada por sua literatura sagrada – permaneceu eivada de 

referências ao imaginário (por exemplo, a figura do Dragão, da 

Serpente que fala e das várias figuras aladas – abundantes nos textos 

do Gênesis e do Apocalipse). 

Conforme Durand (2004), contudo, foi a partir de Platão e de 

sua repulsa à imagem – porque se tratava de uma repetição do 

conceito e, por isso, uma etapa bastante superficial do conhecimento, 

cujo ápice era a Ideia de Bem – que o monopólio da lógica 

consolidou a visão de mundo que determinaria os séculos seguintes: 

na Idade Média, razão e fé se sobrepuseram à sensibilidade (e, com 

ela, à capacidade criativa), tomada como característica comum 

tanto aos homens, quanto aos animais5; na modernidade, ao instituir o 

sujeito racional como pólo dominante nas relações (que, a partir de 

então, tomaram a forma de relações de conhecimento), Descartes 

reduziu a imaginação a uma categoria secundária em relação à 

racionalidade – e logo voltaremos a isso; enfim, graças a essa 

confiança ilimitada na razão, teorias como o cientificismo de Comte6 

(para o qual não há conhecimento fora da experimentação) e o 

historicismo de Ferry (que toma como causas reais apenas os eventos 

históricos) ganharam força no século XX, descartando, de uma vez por 
                                                           
5 Fazemos aqui uma importante ressalva. É verdade que a Idade Média preconizou a razão 

e a fé como instâncias privilegiadas na categorização do ser humano. Isso, contudo, não 

significa o absoluto banimento das artes e da dimensão lúdica como integrantes 

fundamentais do processo formativo. O uso do teatro, dos jogos, das danças e da música foi 

sempre mencionado pelos grandes clássicos por conta de seu papel pedagógico. 

6 De fato, consideramos o movimento positivista como um dos principais exemplos do 

fechamento de horizontes oportunizado pelo ideal racionalizante. Aliás, em pleno século XXI 

a expressão “positivista” se tornou equivalente a um xingamento na esfera nas ciências 

humanas e sociais.  



ISSN 2596-1195 
 

ILLUMINARE – REVISTA DE FILOSOFIA E TEOLOGIA, Goiânia, Goiás, v. 2, n. 2, jul./dez., 2019 
 

18 

todas, tudo o que não estivesse inscrito no rigoroso crivo da ciência – 

outra vez relegando às artes um espaço periférico. 

É verdade que o objetivo de Durand (2004) não esteve 

concentrado unicamente nos “insultos” do pensamento ocidental em 

relação à capacidade imaginativa. Poderíamos, por exemplo, citar a 

segunda seção do seu texto, que apresenta indícios de resistência de 

um discurso sobre a imagem nos mesmos quatro momentos da história 

– antiguidade clássica, medievalismo, modernidade e época 

contemporânea. Nas religiões que não utilizam estátuas ou ícones, 

vale dizer, sempre houve um implícito apelo ao imaginário presente na 

sua música e na sua literatura. Entretanto, apenas no século XX a 

questão da imaginação seria novamente posta em cena em seu 

sentido positivo e pleno, principalmente após a constatação dos limites 

da ciência e do quão longe a crença num ser humano dotado 

unicamente de razão poderia nos levar no que tange à convivência 

com os outros e com o próprio mundo (note-se o exemplo das grandes 

Guerras Mundiais). Em nossa época isso é repetido com bastante 

pertinência pela teoria da complexidade de Edgar Morin, mencionado 

no início do texto, como tentativa de superação da dicotomia 

constituída nos pilares da sociedade ocidental. Daí que, para Durand, 

reconduzir o discurso ao redor da imagem implique, simultaneamente, 

considerarmos os seus aspectos positivos e negativos – da capacidade 

libertadora à sua perversidade na época da técnica. 

 

TERCEIRO ATO: MOTIVOS DA DERROCADA 

 

Apesar de discordarmos da primeira parte do argumento de 

Durand (2004) – para quem a principal responsabilização pela 

extirpação do imaginário e, por ele, da loucura, da criatividade e das 

demais dimensões implicadas, alcança a ficção entre filosofia e 

mitologia e, por conseguinte, aos fundamentos do judaico-cristianismo 

e sua aversão ao conceito de imagem – julgamos oportuno nos 

apropriarmos de parte de sua reflexão posterior, privilegiadamente o 

que tange ao papel desempenhado pela filosofia platônica e sua 

posterior herança na tradição ocidental. Para isso, aliás, situamos nossa 

incursão no mesmo ponto de inflexão também adotado por Charles 

Taylor (1997) em As fontes do Self – e a tradução do título é certamente 

inapropriada – quando retoma o que considera como os mais 

significativos momentos de formatação da noção de identidade, 

construída desde a filosofia grega até os nossos dias (e aqui estamos 



ISSN 2596-1195 
 

ILLUMINARE – REVISTA DE FILOSOFIA E TEOLOGIA, Goiânia, Goiás, v. 2, n. 2, jul./dez., 2019 
 

19 

nos referindo ao conceito essencialista e imobilista de identidade, já 

superado pelas atuais discussões da antropologia cultural – ver, por 

exemplo o trabalho de Stuart Hall 2006). Desse modo, tomando por 

empréstimo intuições destes dois autores (Durand e Taylor), apoiamos 

nossa justificativa para o atual estado da questão em, ao menos, três 

pilares conceituais, sobretudo devido ao impacto que exerceram 

sobre a formatação da mentalidade ocidental (mormente, tanto por 

sua estrutura de pensamento, quanto, por exemplo, por suas 

concepções morais). Referimo-nos ao trinômio representado pelas 

filosofias platônica, agostiniana e cartesiana. 

Com Platão aprendemos a dividir o mundo em opostos duais: 

inteligível versus sensível, real versus aparente, ser versus não-ser. De 

fato, sobre este último par de opostos no diálogo O Sofista Platão 

recorre à legitimação do não ser como alteridade do ser a fim de 

justificar a oposição entre filósofos e sofistas e o fato de estes 

corresponderem ao diálogo falso, ao contrário daqueles, detentores 

da verdade. Aliás, esta noção de “verdade” que, necessariamente, 

adotou o sentido de “verdade única” é igualmente tributária da 

dicotomia instaurada desde a filosofia platônica. Tal movimento 

receberia uma primeira guinada graças à sua recepção no 

pensamento de Agostinho de Hipona, o filósofo que não apenas 

inaugurou o discurso autoreferencial através de suas Confissões, mas 

foi o responsável por identificar o conceito platônico de inteligível 

como a instância interior responsável por nortear a vida humana para 

o Bem Supremo. Nesse sentido, o papel noutrora desempenhado pela 

razão – e aqui vale a pena recordarmos as alegorias da Caverna e da 

Carruagem Alada7 – é assumido pelo que Agostinho nomeia como 

entendimento, uma faculdade específica da alma, o sentido 

realmente ativo na atividade do conhecimento. Não bastava, 

portanto, a distinção entre sensível e inteligível – âmbitos, 

respectivamente, dos sentidos exteriores e da inteligência – mas a 

sobreposição da interioridade sobre a exterioridade: noli foras ire, in te 

ipsum redi. In interiore homine habitat veritas – diria Agostinho.  

Notemos, por conseguinte, como esta lógica “platônico-

agostiniana”, basilar na construção da cosmovisão ocidental – 

insistimos na especificação, já que o Oriente jamais se prestou à 

mesma “lógica” –, legou-nos uma concepção dicotômica de mundo. 

Não apenas dicotômica, mas apta a pleitear a redução definitiva da 

interioridade como instância de validação, nomeadamente através 
                                                           
7 Mencionadas por Platão, respectivamente, nos diálogos A República e no Fedro.  



ISSN 2596-1195 
 

ILLUMINARE – REVISTA DE FILOSOFIA E TEOLOGIA, Goiânia, Goiás, v. 2, n. 2, jul./dez., 2019 
 

20 

dos conceitos “sujeito” e “consciência”, oriundos da interpretação 

dada à filosofia cartesiana pelas gerações seguinte. De fato, não 

podemos falar em “sujeito” – enquanto polo nuclear e validador do 

conhecimento – antes do século XVII, em meio ao qual Descartes 

ocupa uma posição de centralidade. Isso porque atribui-se a ele a 

função de “inventor” do eu moderno, uma construção que, a partir 

dali, tornar-se-ia referência incontornável para a reflexão filosófica – e, 

com igual intensidade, para a formatação dos comportamentos 

sociais, das relações, do modus de enxergar o mundo8. Trata-se, a 

nosso ver, de um conceito articulado em torno de quatro eixos 

fundamentais: 1) um eu plenamente consciente de si e de sua 

autonomia em relação ao mundo que o circunda; 2) um eu que é, 

tematicamente, racional, nos moldes de uma racionalidade 

matemática, instância mediadora na relação entre eu e 

mundo/objetividade, de modo que este passa a ser concebido como 

uma representação daquele (e daí a conotação da filosofia como um 

discurso auto validador e do processo de conhecimento como única 

forma da relação entre eu e mundo – note-se o caráter “dominador” 

do método moderno, tanto em Descartes, quanto em predecessores 

como Bacon e Galileu Galilei9); 3) um eu abstrato, em cuja 

compreensão prevalece o dualismo de oposição entre corpo e alma, 

entre consciência e mundo, entre pensamento e corporeidade; 4) e, 

por fim, um eu isolado, solus ipse no mundo de suas representações, o 

qual não prevê a existência de outros eus.  

Essa ideia nos é tão familiar hoje em dia que temos dificuldade 

em imaginar um mundo no qual ela não existisse. Todavia, a Idade 

Média sobreviveu durante centenas de anos sem necessidade da 

noção de sujeito, assim como ainda hoje muitas culturas ditas 

“primitivas” funcionam da mesma forma, confirmando o fato de que 

se trata de um conceito que não nos é dado pela natureza, 

requerendo o exercício intelectual demandado pelas condições de 

uma determinada organização sócio-histórica (seja o que Platão 

considerou como a “segunda navegação” ou, mesmo, a aplicação 

do rigor do método, como aprendemos da modernidade). No caso do 

medievo, o conceito de sujeito era supérfluo: se a totalidade dos seres 

                                                           
8 Tivemos a oportunidade de desenvolver esta temática em “Considerações sobre o sujeito 

em Descartes”, trabalho publicado pela Revista Symposium, em 2012.  

9 Tal abordagem foi desenvolvida por nós em “Natureza, Ciência e Método: considerações 

sobre o nascimento do sujeito em Descartes”, situando o caráter dominador do método 

moderno, não apenas na filosofia cartesiana, mas em autores como Galileu, Hobbes, Locke 

e Bacon.  



ISSN 2596-1195 
 

ILLUMINARE – REVISTA DE FILOSOFIA E TEOLOGIA, Goiânia, Goiás, v. 2, n. 2, jul./dez., 2019 
 

21 

era entendida em sua relação  para com a figura de um Deus creator 

omnium não havia porquê supor no homem a existência de um eu 

irredutível, não-condicionado, transcendendo às vicissitudes da 

realidade. Contudo, segundo historiadores pessimistas como Arthur 

Herman (2001), ao mesmo tempo em que tal instauração – a do sujeito 

– ganhou força como a liberação da razão humana, esta tomou os 

contornos de uma dominação sobre tudo o que agora parecia estar 

separado dele e da razão e, nesses termos, também os outros. Entre 

outros motivos, isso ocorreria porque o pensar cartesiano manteve-se 

focado em um homem preso em sua solidão, não havendo, portanto, 

espaço para a solidariedade com os homens que existem fora do eu. 

Uma vez instituído, tal subjetivismo unilateral se tornaria o centro e a 

referência: a razão individual subjetivizada seria erigida como única 

instância de verdade – tudo pela razão, nada fora da razão.  

Não obstante o que dissemos, em meados do século XIX viu-se 

em xeque a validade e o alcance de tal compreensão de sujeito. O 

que nos garante que a ideia de que somos sujeitos de nossos atos não 

é uma ilusão?, perguntou Freud, frente ao que respondeu, na esteira 

de Nietzsche e Schopenhauer: sim, enganamo-nos acreditando que 

éramos o centro de nós mesmos. Para Freud, por exemplo, há um 

pensamento que ocorre nos bastidores e condiciona o que acontece 

no palco da nossa vida. Nós, então, outrora entendidos como os 

insignes protagonistas, posicionamo-nos, por ora, como meros atores 

do desenrolar da cena. Noutras palavras, diria Lacan, um dos 

continuadores da psicanálise freudiana, há um je [dimensão 

inconsciente], anterior ao ego [dimensão consciente], que lhe 

determina o comportamento. Para fugirmos de uma referência de 

cunho prevalentemente “psicológico”, também no âmbito da filosofia 

o monopólio de um sujeito cujo principal traço era, a esta altura, “a 

solidão racional” encontrou ressonância crítica. Tal movimento pode 

ser atestado por filosofias sintomáticas, como as de Nietzsche e 

Foucault, pelo existencialismo no século XX, em autores como Sartre, 

Marcel e Jaspers, pelos teóricos de Frankfurt, entre os quais Adorno, 

Horkheimer, Fromm, para não dizer Arendt e Benjamin, pelo 

personalismo de Mounier e Buber, entre tantas outras correntes. 

De fato, não se trata de negar o impacto e a importância da 

filosofia cartesiana – bem como das platônica e agostiniana – para a 

nossa época. Aqui simplesmente concentramos nosso foco na 

tentativa de aferir o que para nós é o fundamento da elaboração de 

um padrão a ser seguido por todos, custe o que custar. É inegável que 



ISSN 2596-1195 
 

ILLUMINARE – REVISTA DE FILOSOFIA E TEOLOGIA, Goiânia, Goiás, v. 2, n. 2, jul./dez., 2019 
 

22 

o “penso, logo, sou” cartesiano trouxe consigo uma compreensão 

equivocada daquilo que, segundo os pensadores originários, nos 

distinguia enquanto seres humanos, isto é, o logos: princípio de 

vitalidade espiritual. Isso porque o conceito de ratio, conforme 

convencionaram os medievais, abrange apenas parcialmente o 

sentido evocado por logos. Reparem como, ainda nos nossos dias, 

estudantes são premiados por seu desempenho em matemática ou 

física, sem que qualquer deferência seja feita aos que se dedicam às 

artes, ou à música. Esta secção entre um tipo superior de 

racionalidade, em detrimento das múltiplas competências que este 

conceito noutrora denotou, é, em última instância, resultante do 

processo de dicotomização empreendido desde o século XVII. Torna-

se, então, possível tomarmos o mundo a partir de uma visão não 

simplesmente dualista, mas de oposição entre sujeitos e objetos, entre 

bem e mal, entre um certo e um errado, entre normal e anormal, entre 

são e patológico, enfim, entre razão e loucura.  

Daí retornarmos à mesma questão que pusemos de início: afinal, 

quem é o louco? Para alguns, seria aquele sujeito que deixou de ser 

“sujeito”, ou seja, perdeu a razão, adotando pensamentos e ações 

sem sentido e/ou comportamentos distorcidos, não afins com a regra. 

Apenas esta conceituação já nos levaria longe demais, especialmente 

caso colocássemos em xeque o que se pretende por “sentido”, 

enquanto significação construída individual e coletivamente, ou, 

igualmente, a respeito de a quem caberia definir as “regras” do jogo. 

No entanto, cremos já ser possível dilatarmos os limites do que 

dissemos, a partir da constatação de que, no mundo dos “sujeitos” o 

louco será sempre o outro, o que espreita do lado de fora, para além 

dos limites do eu. A ele caberá o mesmo rótulo oferecido, geração 

após geração, aos estrangeiros: são eles os bárbaros, os violentos, os 

sem cultura, os sem direitos... Esta lista não teria fim. O louco é o 

desmedido, o sem razão. O problema é que viver plenamente o ideal 

racionalizante em tempo de frenesi se tornou quase impossível. Uma 

coisa era a vida no séc. XVII, quando o maior impacto auditivo de uma 

pessoa seria, certamente, o avanço de uma carruagem, puxada por 

cavalos em trote. Outra coisa é o século XXI, movido pelo desejo 

capitalista de consumo incontido, que leva à produção sem limite 

(sem limite quantitativo, sem limite qualitativo, talvez ético!). 

Ao mesmo tempo, é curioso como figuras tidas como liminares 

marcaram tanto a história. Podemos citar os personagens 

emblemáticos do saudoso Ariano Suassuna, sempre no limite entre o 



ISSN 2596-1195 
 

ILLUMINARE – REVISTA DE FILOSOFIA E TEOLOGIA, Goiânia, Goiás, v. 2, n. 2, jul./dez., 2019 
 

23 

cômico e o dramático. O exemplo de João Grilo e de Chicó, ambos 

retirados do Auto da Compadecida, pode ilustrar o que dizemos: a 

capacidade de resiliência exigida daquele que é posto à margem o 

torna capaz de, nalguns casos, virar o jogo e se reinserir no meio do 

qual fora banido. Esta, contudo, não é a regra, como bem sabemos – 

e, além disso, reforça uma mesma lógica segundo a qual há um lado 

realmente digno de destaque. Desviando nosso foco de um contexto 

mais imediato, recordamos, outrossim, os antigos palhaços medievais, 

tomados por alguns pela expressão “arlequim” ou “bobo da corte”. Na 

verdade, eram estes os que dominavam as artes da magia, da dança 

e da música. Também é comum relatos de que os palhaços das cortes 

fossem letrados em várias línguas, especialmente devido ao caráter 

errante de sua profissão. Enfim, eram os únicos que podiam zombar 

dos nobres sem que isto lhes custasse a vida. Afinal, há sempre um 

pouquinho de verdade na brincadeira – diriam alguns, ao que 

completaríamos: também as brincadeiras são repletas de verdades (e 

não apenas de “um pouquinho” destas).  

 

QUARTO ATO: O BARÃO COMO MOTE 

 

Enfim, se é verdade que as sátiras sempre serviram aos 

desmandos da razão universalista, encontramos na literatura e, 

consequentemente, na filmografia, um valioso horizonte sobre o qual 

nos debruçarmos. Em meio a uns e outros exemplos, um livro-filme nos 

despertou particular interesse. Trata-se de As aventuras do Barão de 

Münchausen, um épico que deixou sua marca pela capacidade de 

contestar alguns dos ideais que, embora ainda vigentes, legaram uma 

multidão de infelizes que, sem se atentarem para a criatividade que 

lhes impele, continuam sucumbindo a suas neuroses e obsessões 

fadadas à medicação compulsória ou, simplesmente, à mais profunda 

anomia (carência de sentido de vida).  

A princípio, tratava-se de uma série de contos compilados 

por Rudolph Erich Raspe e publicados em Londres em 1785. Histórias 

fantásticas e, sobretudo, exageradas de um personagem que se 

equilibra entre a realidade e a fantasia em seu mundo próprio. Do 

personagem real, o barão Karl Friedrich Hieronymous, que viveu de 

1720 a 1797, pouco restara nos contos, dando margem para a 

construção do glorioso Barão de Münchausen. Entretanto, quem seria 

este homem de tantas façanhas? Um mentiroso ou charlatão? Um 

louco? Ou, ao contrário, um dos maiores herois de todos os tempos, 



ISSN 2596-1195 
 

ILLUMINARE – REVISTA DE FILOSOFIA E TEOLOGIA, Goiânia, Goiás, v. 2, n. 2, jul./dez., 2019 
 

24 

lutando e vencendo os mais disparatados combates, cavalgando 

sobre os ares montando uma bala de canhão, viajando para a lua, 

lutando com monstros marinhos, sempre em companhia do cavalo 

Bucéfalo e de seus nobres e inseparáveis amigos Berthold, Adolphus, 

Albrecht e Gustavus – com os respectivos poderes de super 

velocidade, força sobre humana, melhor pontaria e o conjunto de 

melhor audição e bafo de tornado?! 

Os breves apontamentos que seguem tomam como referência 

o filme lançado em 1989, dirigido por Terry Gilliam e tendo como 

protagonista o ator John Neville. Assim, é profundamente aconselhado 

ao interlocutor que assista o mesmo, condição sem a qual o diálogo 

que segue poderá não fazer muito sentido. Aliás, mais que 

simplesmente legitimar nossas impressões, o contato com a obra 

poderá suscitar no próprio interlocutor pontos de vista que não 

estiveram ao nosso alcance, o que enriqueceria não apenas a sua 

compreensão sobre o tema abordado, mas a leitura de mundo 

possível a partir dali, beneficiando-nos também a nós. De nossa parte, 

em vista de assegurar alguma coesão ao texto desenvolvido até aqui, 

valeremo-nos de breves indicações do enredo, a fim de oportunizar 

alguma compreensão também aos leitores que eventualmente 

tenham prescindido do contato com a obra.  

O primeiro ato do filme revela uma realidade de duras 

desventuras, pobreza, sujeira por toda parte, cartazes pedindo o 

racionamento de comida e água. O motivo de tudo isso: a cidade 

encontrava-se em estado de sítio, completamente cercada pelas 

tropas do Sultão. Enquanto isso, uma companhia de teatro local 

tentava levar um pouco de alegria aos dias tão caóticos. A obra 

encenada não poderia ser outra senão As aventuras do Barão de 

Münchausen, assistida pela grande maioria dos moradores, incluindo o 

prefeito, que espreitava do alto de seu camarote em meio a um ou 

outro despacho burocrático. Por um lado, a decadência do mundo 

repleto por guerras pobreza e sofrimento pode ser encarada como 

uma das consequências da inexistência de lugares para a loucura. Isso 

se torna ainda mais evidente em face de um dos primeiros textos 

proferidos no filme, como a resposta do prefeito à insistência do Sultão 

por rendição: “a única peça duradoura é aquela baseada na razão e 

na ciência”. Trata-se de uma releitura da ideologia moderna que 

esteve na base da revolução francesa – que certamente é um dos 

principais objetos de crítica do filme. No âmbito da crença ilimitada na 

razão qualquer circunstância que destoe do completo controle pode 



ISSN 2596-1195 
 

ILLUMINARE – REVISTA DE FILOSOFIA E TEOLOGIA, Goiânia, Goiás, v. 2, n. 2, jul./dez., 2019 
 

25 

parecer ameaçadora, como é o caso da condenação do herói que, 

sozinho, derrotou mais de vinte homens do exército inimigo. A pena de 

morte veio-lhe como prêmio para sua ousadia, afinal, segundo o nobre 

burocrata administrador, o excepcional pode ser “desmoralizador para 

os cidadãos comuns que tentam levar vidas simples, normais e nada 

excepcionais; as coisas já estão suficientemente difíceis para esses 

tipos emocionais sacudirem o barco.” Por outro lado, o aparente 

estado lógico das coisas vê-se prontamente questionado pela 

intervenção de um indivíduo revoltado: “mentiras, mentiras, seus 

salafrários! Não compartilho disso! É intolerável! Parem com essa farsa, 

pois é um insulto, uma indignidade, nunca havia visto tamanho lixo na 

minha vida... Você me apresenta como se eu fosse uma ficção 

ridícula, uma farsa...”. Isso mesmo, entrava em cena o verdadeiro 

Barão.  

Em um primeiro momento, o contato intempestivo do 

pretensamente verdadeiro Barão de Münchausen com a comitiva 

teatral é logo cerceado pela autoridade presente. Diz o prefeito: 

“receito, senhor, que tens uma fraca compreensão da realidade”. No 

entanto, de que realidade estaria este falando? – e o final do filme é 

revelador a esse respeito. Nada mais legítimo, portanto, que a resposta 

emitida pelo Barão: “sua realidade, senhor, são mentiras e asneiras e 

tenho a satisfação em dizer que não tenho nenhuma compreensão 

dela.” Daí em diante o filme se estende por meio de uma série de 

incursões fictícias, cada qual resguardando o seu sentido 

concomitantemente simbólico e crítico com relação à modernidade. 

Nesse ínterim transcorrem as principais cenas colhidas dos contos de 

Rudolph Raspe, como a viagem na bala de canhão, o retorno à lua, a 

navegação no interior do monstro marinho, entre outras peripécias do 

nobre fidalgo. Para não nos delongarmos sobremaneira, contudo, 

gostaríamos de retomar nossos exemplos remetendo-nos já para o final 

do filme. A guerra toda, como pouco a pouco vai se revelando, não 

passava de uma rixa entre o Barão e o Sultão, estendendo-se, daí, 

para toda a cidade. Pendendo para o momento final da trama, à 

beira da descrença generalizada que também a ele estava prestes a 

acometer, parece não haver outra saída que a entrega do disputado 

Barão. Enquanto aproxima-se da tenda do Sultão, surpreende-o em 

negociação com o prefeito da cidade, insistente como sempre em 

“alcançar um acordo racional, sensível e civilizado, o qual vai garantir 

um mundo próprio para a ciência e o progresso...”. De fato, tal 

entendimento levou-nos até o presente, com a crença de que a 



ISSN 2596-1195 
 

ILLUMINARE – REVISTA DE FILOSOFIA E TEOLOGIA, Goiânia, Goiás, v. 2, n. 2, jul./dez., 2019 
 

26 

ordem pode, realmente, conduzir ao progresso. Sobre este, nem 

ousamos nos delongar, já que a compreensão de que progresso seja 

sinônimo de avanço cultural, científico ou humano, em equilíbrio com 

a natureza que nos circunda, isto é, com a vida em toda a sua 

plenitude, enfraqueceu-se ao ponto de tornar-se obsoleta.  

O que esperar de uma humanidade tão profundamente 

equivocada? Nesse sentido, as palavras do Barão de Münchausen ao 

prefeito atingem também a nós: “então, senhor Jacson, continua 

sendo este homem racional? Quantas pessoas morreram em sua 

pequena guerra lógica?”. Há aqui um simbolismo que talvez mereça 

maior atenção de nossa parte. Trata-se da referência à morte. Em 

primeiro lugar, a morte dos outros, tombados em sacrifício na 

denominada “guerra lógica”. Em segundo lugar a morte do próprio 

Barão, efetuada um pouco adiante no enredo. Embora parecesse o 

fim de tudo, somos surpreendidos pela interferência de uma voz a 

dizer: “aquela foi uma das inúmeras vezes em que encontrei minha 

morte, uma experiência que, aliás, recomendo com vigor...”. Isso 

mesmo! Tudo não passara de uma narrativa. Todos continuavam ali 

reunidos ao redor do Barão no teatro, ouvindo dele próprio suas 

aventuras. A experiência da morte inventiva torna-se, então, meio de 

acesso a uma vida autêntica. De um lado, o distanciamento 

oportunizado pela morte dos outros. De outro, o convite para que 

cada indivíduo se arrisque na experiência da morte, a morte encarada 

como sua, pessoal. Inevitavelmente isso nos faz recordar ao menos dois 

conceitos de morrer, bem como seus referidos autores. O primeiro diz 

respeito ao ser-para-a-morte de Martin Heidegger (2012), quer dizer, a 

assumência da morte como única possibilidade realmente possível e, 

nesse sentido, como aposta na radicalidade da existência. Viver 

autenticamente, para este autor, é viver para a morte, é reconhecer o 

caráter finito da vida em cada suspiro, é tomar consciência de si 

mesmo como finitude e, por isso, assumir todas as suas potencialidades 

– o que inclui a relação afetiva com o mundo e com os demais, já que 

para Heidegger não é a razão, mas o medo e a angústia que nos 

dispõem aos outros. É curioso como saltando do horizonte da filosofia, 

também na história cultural encontramos um paralelo para o que 

estamos dizendo. Este ponto de conexão é estabelecido por Michel de 

Certau (1998) que, em suas análises sobre o cotidiano, introduz o 

conceito do “inominável morrer”. Para este autor, a sociedade do 

consumo, centrada como é em seu modelo racional produtivo, tornou-

se incapaz de experienciar a morte como parte do processo de 



ISSN 2596-1195 
 

ILLUMINARE – REVISTA DE FILOSOFIA E TEOLOGIA, Goiânia, Goiás, v. 2, n. 2, jul./dez., 2019 
 

27 

constituição do humano. Aliás, podemos mesmo dizer que um ser 

humano pronto é um ser humano morto. De modo que apenas na 

lápide a pergunta de Diógenes de Laércio poderá ser enfim 

respondida: “aqui jaz o homem!”. Ser humano implica morrer, sendo a 

morte entendida como o desafio de tornar-se si mesmo, de maneira 

plena, com todas as potencialidades que tal processo requer 

(podemos nos lembrar da metáfora da lagarta que, necessariamente, 

deve morrer para ser borboleta).  

Alguns, no entanto, podem sempre preferir dizer com o prefeito: 

“existem certas regras, senhor, que ditam a maneira própria de se 

viver. Não podemos voar para lua, não podemos desafiar a morte... 

precisamos enfrentar os fatos e não a asneira e fantasista de homens 

como você que não vivem no mundo real e que, consequentemente, 

chegam a um fim muito pegajoso...”. Felizmente, outros – talvez ainda 

muito poucos – preferem apostar no novo, abrir os portões e encarar o 

que vem, conscientes de que nem só de razão pode o homem viver. 

Preferem, então, insistir: “abram os portões queridos amigos e vamos 

aproveitar o dia, e fechar nossos pensamentos com a morte inventiva, 

no medo não há nada que destrua o homem como a ignorância, a 

estupidez e a conformidade, vai, vai nobre espírito...”. Acaso 

poderíamos ser realmente salvos pela loucura? Estar sempre cobertos 

de razão já não nos custou um preço por demais oneroso? A ordem 

gera, necessariamente, o progresso (como insiste a política 

contemporânea no Brasil)? E o que entendemos por este conceito? Os 

padrões são mesmo intransponíveis e imutáveis? As palavras finais do 

Barão dão o tom do que pretendemos com esta reflexão: “daquele 

momento em diante, todos os que tiveram talento para isso viveram 

felizes para sempre...”. A felicidade estaria mesmo posta sob um 

pedestal constantemente inatingível, unida ao padrão de verdade e 

de bem que insistentemente perseguimos ao longo de toda a vida? 

Ao que parece, nem todos possuem talento suficiente para enxergá-la 

no chão que pisam, nos desafios que enfrentam dia após dia, no 

enriquecimento possibilitado pela descoberta do novo. Para estes, 

deixo o poema de Martha Medeiros, com as melhores recomendações 

do Barão de Münchausen: 

 

A princípio, bastaria ter saúde, dinheiro e amor,  

o que já é um pacote louvável, 

mas nossos desejos são ainda mais complexos. 

Não basta que a gente esteja sem febre: 



ISSN 2596-1195 
 

ILLUMINARE – REVISTA DE FILOSOFIA E TEOLOGIA, Goiânia, Goiás, v. 2, n. 2, jul./dez., 2019 
 

28 

queremos além de saúde, ser magérrimos, sarados, 

irresistíveis. 

Dinheiro? Não basta termos para pagar o aluguel, a 

comida e o cinema: queremos a piscina olímpica, a 

bolsa Louis Vitton e uma temporada num spa cinco 

estrelas. 

E quanto ao amor? Ah, o amor... não basta termos 

alguém com quem podemos conversar, dividir uma 

pizza e fazer sexo de vez em quando. Isso é pensar 

pequeno: queremos AMOR, todinho maiúsculo.  

Queremos estar visceralmente apaixonados,  

queremos ser surpreendidos por declarações e 

presentes inesperados, queremos jantar à luz de 

velas de segunda a domingo, queremos sexo 

selvagem e diário, queremos ser felizes assim e não 

de outro jeito. 

É o que dá ver tanta televisão. 

  

 

REFERÊNCIAS 

 

AGOSTINHO. Solilóquios. Tradução de Adaury Fiorotti. Revisão de H. 

Dalbosco. São Paulo: Paulus, 1998.  

CERTEAU, Michel de. A invenção do cotidiano. Rio de Janeiro: 

Vozes,1998. 

DESCARTES, René. Discurso do Método. Tradução de Enrico Corvisieri. 

São Paulo: Editora Nova Cultural Ltda, 2000a. (Coleção Os Pensadores) 

DESCARTES, René. Meditações Metafísicas. Tradução de Enrico 

Corvisieri. São Paulo: Editora Nova Cultural Ltda, 2000b. (Coleção Os 

Pensadores) 

DURAND, Gilbert. O imaginário: ensaio acerca das ciências e da 

filosofia da imagem. Tradução de Renée Eve Levié. 3ª.ed. Rio de 

Janeiro: DIFEL, 2004.  

HALL, Stuart. “Quem precisa da identidade?” In. SILVA, Tomaz Tadeu 

da (Org.). Identidade e diferença: a perspectiva dos estudos culturais. 

Tradição de Tomaz Tadeu da Silva. Petrópolis: Vozes, 2009. pp. 103-133. 

HALL, Stuart. A identidade cultural na pós-modernidade. Tradução de 

Tomaz Tadeu da Silva e Guacira Lopes Louro. Rio de Janeiro: DP&A, 

2006. 

HEIDEGGER, Martin. Sein und Zeit. Frankfurt am Main: Vittorio 

Klostermann, 1977. Gesamtausgabe: Band II. Abteilung: Veröffentlichte 

schriften 1914-1970. Tradução brasileira, organização, nota prévia, 



ISSN 2596-1195 
 

ILLUMINARE – REVISTA DE FILOSOFIA E TEOLOGIA, Goiânia, Goiás, v. 2, n. 2, jul./dez., 2019 
 

29 

anexos e notas de Fausto Castilho: Ser e Tempo. Campinas, SP: Editora 

Unicamp; Petrópolis, RJ: Editora Vozes, 2012.  

HERMAN, Arthur. A ideia de decadência na história ocidental. 

Tradução de Cynthia Azevedo e Paulo Soares. 2.ed. Rio de Janeiro: 

Record, 2001. 

MARTINS FILHO, J.R.F. “Considerações sobre o sujeito em Descartes”. In. 

Symposium (Recife), v. 16, pp. 49-67, 2012. 

MARTINS FILHO, J.R.F. “Natureza, Ciência e Método: Considerações 

sobre o ‘nascimento’ do sujeito em Descartes”. In. Revista FACER, v. 11, 

pp. 113-124, 2011. 

MORIN, Edgar. Ciência com consciência. Tradução de Maria D. 

Alexandre e Maria Alice Sampaio Dória. Edição revista e modificada 

pelo autor. 6.ed. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 2002.  

PLATÃO. Fédro. Tradução de Carlos Alberto Nunes. Belém: Editora 

Universitária UFPA, 1975. 

PLATÃO. República. Tradução Maria Helena da Rocha Pereira. 9. ed. 

Lisboa: Fundação Calouste Gulbbenkian, 2001.  

MORIN, Edgar. “A noção de sujeito”. In. A cabeça bem feita: repensar 

a reforma, reformar o pensamento. Tradução de Eloá Jacobina. 8ª.ed. 

Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 2003. – anexo 2. pp. 117-128. 

TAYLOR, Charles. As fontes do self: a construção da identidade 

moderna. São Paulo: Loyola, 1997. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



ISSN 2596-1195 
 

ILLUMINARE – REVISTA DE FILOSOFIA E TEOLOGIA, Goiânia, Goiás, v. 2, n. 2, jul./dez., 2019 
 

30 

A CONSTRUÇÃO DO CONCEITO  

FICHTIANO DE ANSIAR10  
 

CONSTRUCTION OF CONCEPT 

YEARN FICHTIANO 

 

 

Diogo Conceição da Silva11 

 

 

RESUMO: O presente trabalho irá se concentrar na obra A Doutrina da 

Ciência, elaborada por Fichte em 1794, sobretudo tomando em conta 

a noção de ansiar, fundamental, segundo julgamos, para a 

consolidação do sistema fichtiano. 

 

Palavras-chave: Ansiar; Doutrina da Ciência; Fichte.  

 

 

ABSTRACT: The present work will focus on Fichte's The Doctrine of 

Science, developed in 1794, especially taking into account the notion 

of yearn, fundamental, as we believe, for the consolidation of the 

Fichtian system. 

 

Keywords: Yearn; Doctrine of Science; File. 

 

 

INTRODUÇÃO 

 

Na tentativa de se fazer uma exposição do pensamento de 

Fichte e sua motivação para a construção da obra que esse trabalho 

irá se debruçar, faz-se necessário saber que tudo se iniciou com o seu 

descontentamento com a Filosofia Elementar de Reinhold, o qual 

achava necessário, fundar uma teoria crítica, através de uma teoria 

geral da representação. Em poucas linhas pode-se dizer que ideia de 

Reinhold foi a de uma nova fundamentação da teoria kantiana, que é 

                                                           
10 Recebido em 25/10/2019 e aceito em 12/12/2019. 

11 Presbítero pertencente à Congregação do Santíssimo Redentor. Mestrando em Filosofia 

pela Universidade Federal de Goiás. Professor de Filosofia no Instituto de Filosofia e Teologia 

de Goiás. E-mail: diogo.cssr@gmail.com  

mailto:diogo.cssr@gmail.com


ISSN 2596-1195 
 

ILLUMINARE – REVISTA DE FILOSOFIA E TEOLOGIA, Goiânia, Goiás, v. 2, n. 2, jul./dez., 2019 
 

31 

fundamentalmente uma teoria da representação, e isso Reinhold 

chamou de Filosofia Elementar. 

Fichte tem em mente que essa filosofia elementar ainda não 

encontrou o fundamento da filosofia, para ele o “eu” é algo mais 

fundamental que a abstração. Assim Fichte compõe um projeto 

próprio, o qual começa a denominá-lo de Doutrina da Ciência. Essa 

obra é um marco na história da filosofia, pois muitos a consideram 

como um dos principais trabalhos para o estudo do Idealismo Alemão. 

A obra em questão é dividida em três grandes partes, intituladas: 

Princípios de toda a Doutrina da Ciência, a Fundação do saber teórico 

e a Fundação da ciência do Prático. No presente texto tentar-se-á 

apresentar uma possível leitura da formulação do conceito de ansiar, 

um dos conceitos centrais da parte prática dessa obra.  

 

O CARÁTER PRÁTICO DO EU 

 

No quinto parágrafo Fichte repensa o princípio da Doutrina da 

Ciência, desenvolvendo o caráter prático do eu, que pode ser 

entendido como a natureza do esforço. O autor descreve que o eu 

deve pôr-se como posto por si mesmo. Esse “pôr-se como” deve ser 

entendido numa autodeterminação construtiva, pois para o eu refletir 

sobre si mesmo é necessário negação, distinguir-se do outro para 

entender a si mesmo.  

Nesse contexto, é então esboçada a proposição principal da 

doutrina da ciência prática: “o eu se põe como determinando o não 

eu” (FICHTE, 1992, p. 134). Com essa alegação, percebe-se que o eu é 

simplesmente um e o mesmo eu, uma vez que está posto por si mesmo. 

Assim, apresenta-se também como uma faculdade de representar ou 

pode-se dizer uma inteligência, colocado puramente por si mesmo. O 

que implica em nada estar nele, pois coloca-se em si apenas o que ele 

põe a si mesmo.  

Um ponto de grande relevância está na maneira de 

representar, a qual coloca a questão da necessidade de algo que 

esteja fora do eu, mesmo sabendo que tal representação é 

determinada pelo eu, o eu representante tem de estar fora dele 

mesmo. Aqui está o entrave da atividade infinita e inteligível do eu, 

pois o eu compreendido como inteligência se faz dependente de um 

não-eu puramente indeterminável. Contudo, tal dependência deve 

ser superada, pois o eu deve também determinar esse não-eu. Há 



ISSN 2596-1195 
 

ILLUMINARE – REVISTA DE FILOSOFIA E TEOLOGIA, Goiânia, Goiás, v. 2, n. 2, jul./dez., 2019 
 

32 

então uma relação causal entre eu e não-eu, pois a limitação de um é 

colocada em seu oposto, gerando uma tensão. 

A tensão alegada acima está em perceber que se o eu é 

inteligência o não-eu não pode ser o determinante do eu, uma vez 

que o eu é ativo e absoluto, do qual não se pode esperar uma 

passividade, a mesma sendo remetida ao não-eu. Com tal passividade 

entende-se a atividade oposta acarretada ao eu absoluto, a qual é 

atividade que determina o não-eu. O eu absoluto se torna causa 

determinante desse não-eu, o qual não é mais uma autoridade.  

Como Fichte apresenta “o eu não pode ter nenhuma 

causalidade sobre o não-eu” (FICHTE, 1992, p. 137), porque se assim o 

fosse o não-eu passaria a ser o próprio eu, uma vez que é o próprio eu 

que opõe-se ao não-eu. O autor compreende que o eu é absoluto, 

ilimitado e infinito, pois tudo que é foi ele que pôs e tudo o que ele não 

pôs não é. Essa característica faz com que o eu abranja toda a 

realidade, pois ele é infinito e ilimitado.  

A realidade infinito e ilimitado, parece que é repensada por 

Fichte ao ser introduzido no eu a questão de que 

 

[...] na medida em que o eu se opõe um não-eu, ele põe 

necessariamente limites, e põe a si mesmo dentro desses 

limites. Divide a totalidade do ser posto em geral entre o eu e 

o não eu; e se põe, portanto, nessa medida, necessariamente 

como finito (FICHTE, 1992, p. 137). 

 

Com essa alegação, Fichte demonstra que de fato o eu se põe 

como infinito e ilimitado, mas também se coloca como finito e 

limitado. Quando o eu se põe como infinito, sua atividade vai ao 

encontro do próprio eu. Já quando o eu se põe como finito, se 

impondo limites, sua atividade não está mais para si mesmo, mas está 

para o oposto, um não-eu. Com isso, o autor demonstra que o eu ao 

se pôr como infinito, realiza uma atividade pura, mas quando sua 

atividade não está para ele mesmo e sim para um outro, ou seja, 

pondo-se limites à um não-eu, essa atividade é então objetiva, pois o 

eu se pôs a um objeto, como o próprio Fichte nos diz que “finito é o eu, 

na medida em que sua atividade é objetiva” (FICHTE, 1992, p. 138). 

Essa relação com o objeto se dá de forma dinâmica, mediante 

o que Fichte denomina de um esforço, o qual se configura como 

condição de possibilidade que leva à síntese da atividade pura com a 

atividade objetiva. Pode-se dizer que o eu em momento algum é 

infinito, mas envolve uma dinâmica que vai ao infinito, que é o esforço. 



ISSN 2596-1195 
 

ILLUMINARE – REVISTA DE FILOSOFIA E TEOLOGIA, Goiânia, Goiás, v. 2, n. 2, jul./dez., 2019 
 

33 

Esse esforço está fora de toda determinabilidade, isso o faz não 

alcançar a consciência, pois alcançar a consciência só é possível por 

meio da reflexão, a qual se realiza apenas através da determinação.  

Assim é introduzida a questão da reflexão, pois o eu é 

essencialmente reflexão, senão não seria eu se não houvesse o 

princípio de refletir sobre si mesmo. Com isso, reflexão aqui é algo 

decisivo, é a partir da reflexão do eu que gera-se toda a construção 

da consciência, pois ela traz a estrutura teórica e prática ao mesmo 

tempo. Sendo que a reflexão sempre envolverá o aspecto prático da 

consciência, porque ela mesma implica a ideia de finitude, ou seja, 

exige da própria atividade a finitude, levando o eu a compreender-se 

a si mesmo no relacionar-se com o outro. 

A reflexão não traz apenas a finitude do eu, ao mesmo tempo 

ela implica o esforço, pois o eu busca entender a si mesmo naquilo 

que é. A reflexão então supõe a tensão interna de ficar frustrada 

porque o eu não consegue encontrar nela aquilo que busca entender. 

Assim, entende-se o caráter prático do eu que é compreendido a 

partir da sua facticidade de não ser infinito, mas finito e infinito apenas 

no aspecto do esforço. 

Nessa perspectiva, o esforço infinito do eu torna-se o conceito 

fundamental de toda a parte prática, como solução de uma 

contradição interna do próprio eu, a de sua dependência e 

independência, sobre o aspecto da sua contradição acerca da 

infinitude e finitude. Tendo em vista que o eu na sua facticidade não é 

infinito é finito, e só enquanto sujeito finito representa os objetos, mas 

ao mesmo tempo infinito em relação ao aspecto do esforço, que vai 

ao infinito e que vai além de qualquer determinação. Assim o eu 

prático é basicamente esse eu que está sempre nesse esforço para 

superar qualquer limitação.  

O caráter prático do eu, o esforço, aparece como necessário 

para o eu poder ser finito e infinito ao mesmo tempo. O caráter prático 

é pensado a partir dessa contradição entre finitude e infinitude do eu. 

Assim Fichte dá um passo importante no V paragrafo, desenvolvendo 

outro argumento que põe a concepção do eu no seu caráter prático 

com outra base, ele fala de uma exigência de causalidade absoluta 

demonstrada direta e de forma genética, pois 

 

[...] é preciso, não só que se torne digna de crédito por 

invocação de princípios superiores, que sem ela seriam 

contraditos, mas que se deixe propriamente deduzir a partir 



ISSN 2596-1195 
 

ILLUMINARE – REVISTA DE FILOSOFIA E TEOLOGIA, Goiânia, Goiás, v. 2, n. 2, jul./dez., 2019 
 

34 

desses princípios, de modo que se compreenda como uma 

tal exigência de uma causalidade absoluta, tem-se de 

renunciar à identidade do eu (FICHTE, 1992, p. 146). 

 

 Parece que o caráter prático do eu tem que ter sua raiz na 

própria natureza do eu, que até agora é concebida como estado de 

ação, mas a partir do estado de ação, não se pode entender o 

esforço e limitação do eu. Enquanto estado de ação o eu é infinito, 

então como é que se dá essa limitação, enquanto enraizada na 

própria egoidade? Para entender isso é preciso repensar o próprio 

conceito de eu, o primeiro principio da Doutrina da Ciência. Ainda 

sobre a demonstração genética, Fichte alega que  

 

[...] se o não eu deve poder pôr, em geral, algo no eu, a 

condição de possibilidade de uma tal influência alheia tem 

de estar fundada no próprio eu, no eu absoluto, antes de 

toda a atuação alheia efetiva (FICHTE, 1992, p. 146). 

 

Com isso o autor repensa o princípio da Doutrina da Ciência, o 

eu vai ser caracterizado de tal modo que se pode entender a 

necessidade da limitação e com isso do esforço a partir da própria 

natureza do eu. Pode-se dizer que para realizar-se enquanto eu, tem 

de haver no eu mesmo uma tendência, uma abertura para essa 

limitação: o esforço. Compreendendo que o esforço esteja presente 

intrinsicamente no próprio eu, se faz necessário repensar o próprio 

princípio e sua relação com o segundo princípio do não-eu. Assim o 

quinto parágrafo não é apenas o início da parte prática, mas contribui 

relevantemente para a compreensão do próprio princípio que é a 

Doutrina da Ciência. 

Nessa perspectiva, o passo decisivo é a necessidade da 

reflexão que fica imbuída na própria natureza do eu. Não basta dizer 

que o eu na sua natureza é pôr de si mesmo, que essa é sua essência. 

O eu não é apenas algo que o eu é, o eu é para si. Tem de haver uma 

reflexão do eu e com isso a fórmula que Fichte vai utilizar é que o eu 

deve pôr-se como posto por si mesmo, essa é a fórmula da reflexão. 

Aqui o elemento decisivo é essa autodeterminação conceitual e 

reflexiva, que entende a si mesmo como atividade autoconstrutiva. 

Levando essa determinação à negação, pois para o eu refletir sobre si 

mesmo é necessário distinguir-se do que não é e com isso percebe-se 

que a abertura para o outro está contida no próprio eu. 



ISSN 2596-1195 
 

ILLUMINARE – REVISTA DE FILOSOFIA E TEOLOGIA, Goiânia, Goiás, v. 2, n. 2, jul./dez., 2019 
 

35 

Com a alegação de que “essa reflexão necessária do eu sobre 

si mesmo é o fundamento de todo sair de si mesmo” (FICHTE, 1992, p. 

148), entende-se então que para entender a si mesmo, refletir sobre si 

mesmo o eu precisa sair de si mesmo, por algum outro que o distinga 

de si mesmo. A reflexão exige determinação, finitude, mas a reflexão 

não traz apenas a finitude do eu, que se torna objeto finito para si 

mesmo, ela ao mesmo tempo implica o esforço e com isso a natureza 

prática do eu. Isso é compreendido pelo fato de que a reflexão 

orienta-se pela ideia da própria infinitude. O eu busca entender a si 

mesmo naquilo que é na sua essência. Há essa ideia da própria 

infinitude de si mesmo, assim a reflexão envolve uma tensão interna. 

Por um lado o eu busca compreender-se a si mesmo como sendo 

infinito, pura autoconstituição na reflexão, mas o mesmo ato implica a 

própria finitude, e com isso a impossibilidade de ser plenamente e 

puramente autoconstrutivo.  

Nesse contexto pode-se dizer que a reflexão de certa maneira 

fica frustrada, devido a sua própria estrutura, pois ela não consegue, 

ou seja, o eu não consegue nela encontrar-se com aquilo no qual 

busca entender-se. Isso seria a origem do esforço, o qual faz o eu 

refletir sobre si mesmo como objeto finito, mas um objeto finito que 

deve ir além dessa finitude, que deve realizar essa plena 

autoconstituição que o eu busca verificar no ato da reflexão. 

Fichte ao fim do V parágrafo compõe de certo modo um 

resumo da parte prática, a saber: 

 

E assim, pois, a essência inteira das naturezas racionais finitas 

está circunscrita e esgotada. Ideia originária de nosso ser 

absoluto: esforço para a reflexão sobre nós mesmo segundo 

essa ideia: limitação, não desse esforço, mas de nossa 

existência efetiva, posta somente por essa limitação, por um 

princípio oposto, um não-eu ou, em geral, por nossa finitude: 

autoconsciência e em particular consciência de nosso 

esforço prático: determinação, segundo a mesma, de nossas 

representações: por esta, a de nossas ações – a direção de 

nossa faculdade sensível efetiva: constante afastamento de 

nossos limites ao infinito (FICHTE, 1992, p. 150). 

 

A autoconsciência aparece aqui apenas como um resultado 

da reflexão, logo, Fichte parece entender a consciência como 

reflexão, na nossa autoconsciência somos finitos pra nós mesmos e ao 

mesmo tempo, temos para nós esse impulso de ir além da limitação. 



ISSN 2596-1195 
 

ILLUMINARE – REVISTA DE FILOSOFIA E TEOLOGIA, Goiânia, Goiás, v. 2, n. 2, jul./dez., 2019 
 

36 

Compreende-se que o autor fala da autoconsciência apenas no nível 

da reflexão, da determinação da mesma. Essência inteira das 

naturezas racionais, finitas, como sendo fundadas na reflexão, que é o 

ato fundamental do eu.  

 

O ANSIAR  

 

Pode-se dizer que a questão geral apresentada por Fichte, nos 

parágrafos VI a XI, está em saber como o eu sujeito torna-se 

consciente do seu caráter prático, o esforço infinito. Nesse sentido a 

construção desses parágrafos concretizam a concepção abstrata do 

caráter prático do eu que é desenvolvido no parágrafo V. Nesses 

parágrafos Fichte desenvolveu uma filosofia prática, mas em uma 

nova dimensão,  não elaborando uma teoria do agir, nem tampouco 

uma ética. Agora Fichte fala de certos fenômenos subjetivos como 

impulso, sentimento, sensação, ansiar que antecedem a deliberação, 

não como fatos psicológicos, mas como fenômenos que tem uma 

função essencial na formação, na constituição da nossa 

autoconsciência prática. 

Esse impulso que Fichte apresenta não pode ser compreendido 

apenas como um fato empírico, pois o próprio princípio da reflexão 

deriva-se de um impulso, a saber: 

 

Sem limitação não há impulso (no sentido transcendente); 

sem impulso não há reflexão (passagem ao transcendental); 

sem reflexão não há impulso, nem delimitação nem 

delimitante, e assim por diante (no sentido transcendental) 

(FICHTE, 1992, p. 158). 

 

Nessa perspectiva, também não se pode compreender o 

impulso de forma idêntica ao esforço, pois o esforço é caracterizado 

por Fichte como uma agilidade que é essencial para o eu enquanto 

prático, já o impulso é o esforço na medida em que é posto no eu. 

Como sempre a conscientização e a determinação envolve certo fixar 

do que se torna consciente, o impulso não é uma mera agilidade que 

vai ao infinito, mas está presente no sujeito de forma permanente 

como produto do pôr da reflexão. 

Fichte chega a produzir um esquema sistemático para a 

explanação dos impulsos, a saber: 

 



ISSN 2596-1195 
 

ILLUMINARE – REVISTA DE FILOSOFIA E TEOLOGIA, Goiânia, Goiás, v. 2, n. 2, jul./dez., 2019 
 

37 

Assim, segundo o esquema já anteriormente estabelecido, as 

maneiras de ação do eu estão percorridas e esgotadas, e isso 

garante a completude de nossa dedução dos impulsos 

capitais do eu; porque arredonda e encerra o sistema dos 

impulsos (FICHTE, 1992, p. 175). 

 

Discute-se na atualidade se Fichte com essa elucidação quis 

demonstrar de certa forma uma teoria sistemática dos impulsos, da 

completude dos impulsos, a qual não fica muito clara, mas de todo 

modo é apresentada como um sistema completo dos impulsos. O 

autor ainda defenderá que há um impulso fundamental que é o 

esforço posto, o impulso que busca maximizar a própria autonomia ou 

espontaneidade. Assim ele expõe vários impulsos, o impulso de 

representar, de mudar seu estado e assim por diante. Porém, todos os 

impulsos, são concretizações ou aspectos do impulso fundamental, o 

que garante a unidade do sujeito prático.  

Para esboçar de maneira mais satisfatória essa derivação do 

principio da reflexão a partir do impulso, o autor nos apresenta que:  

 

O impulso que vai originariamente para fora causa o que 

pode e, como não pode atuar sobre a atividade real, atua 

pelo menos sobre o ideal, que, por sua natureza, não pode 

nunca ser limitada, e a impele para fora. Daí nasce a 

oposição; e assim estão em conexão, pelo impulso e no 

impulso, todas as determinações da consciência, e também, 

em particular, a consciência do eu e do não eu (FICHTE, 1992, 

p. 168). 

 

Com isso Fichte explica o próprio por do não-eu, nesse sentido 

de ir além de si, como um produto do impulso. A ideia é que na 

medida em há impulso o eu está limitado, não atingindo o que busca. 

O impulso vai até certo ponto, mas não consegue realizar o que se 

busca. Quando se satisfaz plenamente não é mais impulso. No impulso 

a própria atividade está delimitada e não é possível ir além de 

determinado ponto de atividade real.  

O impulso é o conceito fundamental, a questão se dá acerca 

do que envolve a consciência do impulso, a qual se configura em dois 

aspectos que são: o sentimento e o ansiar. Fichte fala do sentimento 

logo depois de ter introduzido o conceito de impulso, o sentimento 

está implícito no próprio conceito de impulso. O impulso significa que o 

eu não pode realizar plenamente o que busca. Assim, o impulso é uma 



ISSN 2596-1195 
 

ILLUMINARE – REVISTA DE FILOSOFIA E TEOLOGIA, Goiânia, Goiás, v. 2, n. 2, jul./dez., 2019 
 

38 

dinâmica que fica delimitada até certo ponto, necessitando de um 

estado do sujeito que não permite ir para frente e esse estado Fichte 

chama de sentimento, um não poder. Encontra-se o eu em um estado 

determinável, algo que não se pode entender como produto da 

própria atividade, um estado qualitativamente determinável. (FICHTE, 

1992, p. 162) 

Ao falar do sentimento o autor demonstra um não poder, uma 

determinação que não permite a realização do ideal. Sentimento 

nesse sentido é sempre um sentir-se, de certo modo reflexivo, mas sem 

envolver uma consciência de si como sujeito que sente, o que, 

segundo Fichte, acontece na sensação. Isso envolve algo mais do que 

a consciência do estado qualitativo, pois o sentimento é para Fichte o 

que possibilita a consciência do não eu.  

O conceito que esse trabalho se propôs a descrever o seu 

processo, faz parte dessa consciência do impulso que é apresentada 

por Fichte: o ansiar. Se por um lado há a consciência de estar 

delimitado no estado dado que é o sentimento, no ansiar a 

consciência não possui uma determinabilidade sobre o aspecto 

intencional, pois não se tem o determinado objeto que o ansiar se 

refere. 

  

[...] se o eu não se sentisse como ansiando, não poderia sentir-

se como limitado, já que exclusivamente pelo sentimento do 

ansiar o eu sai de si mesmo – exclusivamente por esse 

sentimento no eu e para o eu é posto algo fora dele (FICHTE, 

1992, p. 163). 

  

Assim, entende-se que a consciência enquanto impulso de 

ansiar, esse esforço que vai além do estado dado, de algum modo 

antecipa o ideal, aquilo que busca, pois não consegue realizar nas 

condições dadas. O qual se faz de suma importância, pois é “[...] 

exclusivamente por ele que o eu é impelido em si mesmo – para fora 

de si; exclusivamente por ele manifesta-se nele mesmo um mundo 

exterior” (FICHTE, 1992, p. 163). 

Assim, percebe-se que há uma unidade sistemática na parte 

prática da obra fichtiana, pois primeiro é apresentado a questão do 

sentimento, da consciência da determinação, da limitação e só 

depois é colocado a ideia de ansiar, o qual não é possível ocorrer sem 

o sentimento. Assim, o ansiar se configura como um sentimento de não 

ter na situação factual que se busca. Nesse contexto, poder-se-ia dizer 



ISSN 2596-1195 
 

ILLUMINARE – REVISTA DE FILOSOFIA E TEOLOGIA, Goiânia, Goiás, v. 2, n. 2, jul./dez., 2019 
 

39 

que há de fato uma estrutura holística entre sentimento e ansiar, pois 

não se pode falar de um sem falar do outro também. 

 

 

REFERÊNCIAS 

 

FICHTE, J.G. A Doutrina da Ciência (1794). Tradução de Rubens 

Rodrigues Torres Filho. São Paulo: Nova Cultural, 1992. (Os Pensadores) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



ISSN 2596-1195 
 

ILLUMINARE – REVISTA DE FILOSOFIA E TEOLOGIA, Goiânia, Goiás, v. 2, n. 2, jul./dez., 2019 
 

40 

OS JOVENS COMO SUJEITOS NA SABEDORIA 

PROFÉTICA HEBRAICA12 
 

THE YOUTH AS SUBJECTS IN HEBREW  

PROPHETIC WISDOM 

 

 

Hébert Vieira Barros13 

 

 

RESUMO: A Escola Sapiencial e seus agentes mudaram os 

acontecimentos históricos do povo de Israel. Isto pode ser constatado 

no discurso profético e também dos vários sujeitos da sociedade 

hebraica. Mulheres, homens, jovens e crianças foram agentes também 

desta evolução da cultura. Apesar de não termos, nos escritos 

hebraicos, o conceito de jovens como temos hoje, isto não justifica 

negar sua participação na profecia como discurso também sapiencial. 

Na história bíblica, acompanhando o povo hebreu desde os primórdios 

de sua origem, temos um conceito e atuação dos (as) jovens bem 

diferentes do tempo da Monarquia. Neste período os jovens e a 

própria sabedoria sofreram um forte processo de ocultamento. Tornar 

visível os que a história oficial ocultou é reviver a origem da profecia 

numa perspectiva sapiencial.   

 

Palavras-chave: Jovens; Sujeitos; Sabedoria Profética; Hebreus. 

 

 

ABSTRACT: The Wisdom School and its agents have changed the 

historical events of the people of Israel. This can be seen in the 

prophetic discourse and also of the various subjects of Hebrew society. 

Women, men, youth and children were also agents of this evolution of 

culture. Although we do not have in the Hebrew writings the concept of 

youth as we have today, this does not justify denying their participation 

in prophecy as also sapiential discourse. In biblical history, following the 

Hebrew people from the beginning of their origin, we have a concept 

and action of young people very different from the time of the 

                                                           
12 Recebido em 13/11/2019 e aceito em 20/12/2019. 

13 Graduado em Teologia e Mestre em Ciências da Religião, ambos pela Pontifícia 

Universidade Católica de Goiás. Professor no curso de Teologia do Instituto de Filosofia e 

Teologia de Goiás e na área de Teologia na Pontifícia Universidade Católica de Goiás. E-

mail: hebertvb@hotmail.com  

mailto:hebertvb@hotmail.com


ISSN 2596-1195 
 

ILLUMINARE – REVISTA DE FILOSOFIA E TEOLOGIA, Goiânia, Goiás, v. 2, n. 2, jul./dez., 2019 
 

41 

Monarchy. In this period the youth and their own wisdom underwent a 

strong process of concealment. To make visible those that official 

history has hidden is to revive the origin of prophecy from a wisdom 

perspective. 

 

Keywords: Youth; Subjects; Prophetic wisdom; Hebrews. 

 

 

INTRODUÇÃO 

 

Na literatura da Bíblia Hebraica, o (a) jovem é apresentado de 

forma muito variada. Porém, as expressões que eram usadas, para 

especificar o jovem, em sua maior parte, nos deixam entrever quais 

eram as estruturas que estavam por detrás destes significados. “Afasta, 

pois, a ira do teu coração, e remove da tua carne o mal, porque a 

adolescência e a juventude são vaidade” (Ecl 11,10).  

Na cultura Hebraica, não existia o conceito de jovem que temos 

hoje. Contudo, isto não anula a possibilidade de fazermos a discussão 

proposta devido o conflito evidente entre anciãos e jovens. Assim, 

trataremos de fazer uma abordagem sobre os jovens, a sabedoria e a 

sua ação profética na literatura hebraica. 

 

A HISTÓRIA DOS JOVENS NA LITERATURA HEBRAICA 

 

Segundo R. de Vaux (2003, p. 73): “Em épocas antigas os (as) 

jovens não ficavam enclausuradas e saíam sem véu. Elas 

apascentavam os rebanhos”.  Podemos verificar isto em (Gn 29,6): “Ele 

lhes perguntou: ‘Ele vai bem?’ Responderam: ‘Ele vai bem, e eis 

justamente sua filha Raquel que vem com o rebanho”. A mulher tinha 

funções importantes para a vida do clã, como buscar água: “Eis que 

estou junto à fonte e as filhas dos homens da cidade saem para tirar 

água” (Gn 24,13). “Subindo a ladeira da cidade, cruzaram com duas 

jovens que saíam para buscar água e lhes perguntaram: ‘O vidente 

está na cidade?” (1Sm 9,11). 

Ainda sobre a liberdade dos (as) jovens com relação ao 

casamento, encontramos na Bíblia textos que revelam como era esta 

realidade: “Assim falou Siquém a seu pai Hemor: `Toma-me esta jovem 

como mulher´ (Gn 34, 4). Já em (Jz 14,1-2) encontramos: “Sansão 

desceu a Tamma e teve a atenção atraída, ali, para uma mulher 

dentre as filhas dos filisteus. Subiu e contou isso a seu pai e a sua mãe. 

“Eu reparei numa mulher dentre as filhas dos filisteus”, disse ele, “tomai-



ISSN 2596-1195 
 

ILLUMINARE – REVISTA DE FILOSOFIA E TEOLOGIA, Goiânia, Goiás, v. 2, n. 2, jul./dez., 2019 
 

42 

a por esposa para mim”. Os (as) jovens, realmente, tinham a 

possibilidade de escolher: “Ora, Micol, a outra filha de Saul, se 

apaixonou por Davi, o que pareceu bem a Saul, quando lho disseram” 

(1 Sm 18,20). 

Não podemos deixar de mencionar também o célebre exemplo 

de liberdade da jovem moabita que apanhava as espigas deixadas 

pelos segadores, “Rute, a moabita, disse a Noemi: ‘Permita que eu vá 

ao campo respigar atrás daquele que me acolher favoravelmente’. 

Ela lhe respondeu: ‘Vai, minha filha’. Ela partiu, pois, foi respigar no 

campo atrás dos segadores...” (Rt 2,2-3). As jovens tinham a liberdade 

de andar e fazer visitas: “Dina, a filha que Lia havia dado a Jacó, saiu 

para ir ver as filhas da terra” (Gn 34,1). 

Com o passar do tempo os grandes clãs foram se reduzindo, e 

dando lugar a grupos familiares cada vez menores. Com isso, a figura 

do pai não permaneceu a mesma. O pai que antes era a referencia 

da família e cuja palavra era lei respeitada na casa, com a chegada 

da monarquia, esse pai que antes cuidava do zelo e equilíbrio nas 

relações familiares, agora, junto com os anciãos começa acumular 

privilégios sociais onde foram permitidas ações que não preservavam 

os valores familiares dos clãs. Na Monarquia, agora, pode vender uma 

filha como serva ou condenar seu filho desrespeitoso à morte. A mulher 

torna-se propriedade do homem, os jovens não são mais 

reconhecidos. 

Conhecer as consequências desta mudança na formatação 

social das famílias patriarcais para a sociedade monárquica, é de 

fundamental importância. Esta perspectiva justifica-se, a ausência dos 

jovens na sociedade monárquica.  

 

A SABEDORIA HEBRAICA E OS (AS) JOVENS  

 

Em relação à Bíblia Hebraica, a pesquisa confirma que no 

decorrer da história, os anciãos foram se consolidando, à sombra do 

sistema patriarcal-monárquico, fazendo que outros sujeitos sociais 

como: crianças, mulheres e neste caso os (as) jovens ficassem 

subordinados e eles. Ainda que reconheçamos que se podem fazer 

outros tipos de recortes e abordagens na pesquisa bíblica, no presente 

momento, optei por este caminho. Sobre a questão dos anciãos como 

grupo social, Schwantes (2006, p. 41-42) afirma:  

 



ISSN 2596-1195 
 

ILLUMINARE – REVISTA DE FILOSOFIA E TEOLOGIA, Goiânia, Goiás, v. 2, n. 2, jul./dez., 2019 
 

43 

O mando estava com os anciãos. Este mando social excluía 

ou, ao menos, tendia a excluir as mulheres crianças e os 

jovens. Neste sentido, os anciãos já não representam o 

conjunto da população. Representam-no tão somente na 

faixa masculina. Essa questão ainda se aprofundando, 

quando alguns clãs e anciãos vão enriquecendo na base do 

gado, do óleo, de trocas vantajosas, de comércio. Na mesma 

medida, justamente os ancião serão promotores do reinado. 

 

A atmosfera que constituiu os escritos da sabedoria e grande 

parte da literatura da Bíblia Hebraica tinha como alimento vital a 

sabedoria familiar, do clã, da tribo, do campo e do santuário. Sobre o 

contexto de como surgiu essa sabedoria. Sicre diz que o sábio se 

constitui como tal, pela simples observação da vida no decorrer dos 

anos. Nesta perspectiva, o sábio é somente aquele que tem muitos 

anos de vida. Em nosso entendimento, este conceito de Sicre isola a 

possibilidade dos (as) jovens contribuírem com a sabedoria, pois os 

mesmos não viveram o bastante para observarem a vida como um 

todo. Por outro lado, ponderamos à ausência clara dos (as) jovens 

neste conceito de sábios.  

Gotwald ao contrário de Sicre ao afirma que o sábio ou a 

atitude dos que almejam a sabedoria, caracteriza-se pela intenção de 

conseguir ou chegar a um estado em que eles possam obter “um 

modo de ver o mundo em íntima observação e cuidadosa reflexão, 

num empenho por discernir a harmonia e a ordem substanciais...”. 

Partindo deste conceito de sábio, constatamos uma suposta e possível 

atividade dos (as) jovens, pois os mesmos dispõem das características 

aqui apresentadas. 

No livro de Jó se afirma: “Não é a idade avançada que dá 

sabedoria, nem a velhice a inteligência do que é justo” (32,9). É 

importante lembrar que o livro de Jó representa um movimento de 

reflexão e resistência à sabedoria oficial do templo.  

 

A AÇÃO PROFÉTICA DOS JOVENS NA BÍBLIA HEBRAICA 

 

O momento mais forte da exclusão dos jovens, na história e 

consequentemente na Bíblia Hebraica, foi o período da Monarquia14, 

onde os jovens, que atuavam nos mais diversos ambientes sociais, 

                                                           
14 Consultamos os autores Teodorico Ballarini, John Bright, Ciro Cardoso, François Castel, Henri 

Cazelles, R. E. Clements, Herbert Donner, Alice Laffey, Carlos Mesters, Martin Noth, Robert-

Feullet, Ernst Sellin, Georg Fohrer e Hans Kippenberg. 



ISSN 2596-1195 
 

ILLUMINARE – REVISTA DE FILOSOFIA E TEOLOGIA, Goiânia, Goiás, v. 2, n. 2, jul./dez., 2019 
 

44 

foram considerados (as) insignificantes nos seus valores e serviços à 

família ou ao clã. No tempo da Monarquia foram valorizadas, sobre 

tudo, aquelas jovens belas que poderiam agradar aos reis como 

Abisag de Sunam: “Essa jovem era extremamente bela, passou a 

cuidar do rei e a servi-lo” (1 Rs 1,4-4).   

Seguindo a atmosfera da Monarquia em Israel, neste período, 

foram apreciados e reconhecidos jovens, que foram ungidos reis 

como: Saul, Davi, Salomão e Josias: Saul era jovem (1Sm 9,27), um 

“belo jovem” (1Sm 9,2). Davi era o filho menor de Jessé (1Sm 16,11), 

chamado de criança (1Sm 17,33) e de jovem (1Sm 17, 55.58). Salomão 

se auto-reconhece jovem (1Rs, 37) e é chamado de jovem pelo seu 

pai (1Cr 29,1). Josias, que foi nomeado rei aos oito anos e teria uns 

dezoito anos quando começou a reinar (2Rs 22,1.3), desde os 12 anos 

começou purificar Jerusalém e já jovem procurava o seu Deus (2Cr, 

34,3). Outros jovens lembrados faziam parte da família do rei como o 

jovem Absalão (2 Sm 8,5.12; 14,21; 18,29.32).  

O processo de ocultamento dos jovens que a Monarquia em 

Israel provocou, teve sua resposta bem clara no movimento profético 

instaurado neste tempo.  

Os jovens aparecem também entre os profetas e nas suas 

profecias. Como o jovem profeta (2 Rs 9,4) discípulo de Eliseu. O 

profeta Jeremias se desculpa com medo de assumir sua vocação de 

profeta: “[...] Sou ainda jovem” (Jr 1,6). Carlos Mesters comenta os 

estalos da sua vocação jovem e os primeiros passos do profeta em 

Anatot, certamente em ambiente, onde jovens, não eram bem vistos 

pelos anciãos desse vilarejo (MESTERS, 1992, p. 31-42).    

Em sua palavra profética, por exemplo, Jeremias narra as 

desgraças da guerra e recorda o “jovem guerreiro” (Jr 15,8) e o 

castigo que atingirá a velhos, jovens, virgens e crianças (Jr 51,22). 

Ezequiel e Isaías, em belas comparações, lembram a Jerusalém a 

aliança que Iahweh fez com ela quando era jovem (Ez 16,59) e a 

alegria do nosso Deus quando Jerusalém desposará como jovem uma 

virgem (Is 62,5).  

 

SÍNTESE E PERSPECTIVA  

 

Assim, a reflexão aqui apresentada abre novos horizontes, 

provoca novas atitudes e, sobretudo, compromete quem realmente 

pensa em libertar os (as) jovens das amarras históricas que lhes foram 

impostas. Percebo que até determinado momento da história de Israel, 



ISSN 2596-1195 
 

ILLUMINARE – REVISTA DE FILOSOFIA E TEOLOGIA, Goiânia, Goiás, v. 2, n. 2, jul./dez., 2019 
 

45 

ou seja, antes da Monarquia os (as) jovens eram tratados com respeito 

e dignidade, contribuíam com a vida de seus clãs e eram 

fundamentais para a saúde social.  

Com o desenvolvimento da história e do sistema social 

hierárquico cada vez mais complexo, os jovens que antes eram 

respeitados em suas potencialidades, passaram a ser explorados e 

excluídos (as). O marco principal desta mudança na configuração 

social, foi por volta do ano 1000 a.C. com a implantação da 

Monarquia.  

Tornar visível os que a história oficial ocultou é reviver a origem 

da profecia numa perspectiva sapiencial.   

 

 

REFERÊNCIAS 

 

ALMEIDA, João Ferreira de. Chave bíblica. São Paulo: Sociedade 

Bíblica do Brasil, 2003. 

ALONSO SCHÖKEL, Luis. Dicionário bíblico hebraico-português. São 

Paulo: Paulus, 1997.   

AZEVEDO, Walmor de. O homem e a existência na literatura sapiencial. 

Estudos bíblicos. Petrópolis: Vozes: Vol. 48: 1996. p. 19-24. 

Bíblia de Jerusalém. São Paulo: Paulus, 2010.   

BORN, A. Van Den. Dicionário Enciclopédico da Bíblia. Tradução 

Frederico Stein. Petrópolis: Vozes, 1971. 

BRIGHT, John. História de Israel. São Paulo: Ed. Paulinas, 1980. 

BRUEGGEMANN, Walter e WOLFF, Hans Walter. O dinamismo das 

tradições do Antigo Testamento. São Paulo: Ed. Paulinas, 1984. 

CARDOSO, Ciro Flamarion. Sociedades do Antigo Oriente próximo. São 

Paulo: Ática, 1968. 

CAZELLES, Henri. História política de Israel. São Paulo: Ed. Paulinas, 1986. 

CERESKO, Anthony R. A Sabedoria no Antigo Testamento. São Paulo: 

Paulus, 2004. 

COMBLIN, José. O Caminho da Sabedoria. Estudos Bíblicos. Petrópolis: 

Vozes: Vol. 37: 1993. p. 9-17. 

CRUSEMANN, Frank. A Tora Teologia e história social da lei do Antigo 

Testamento.  Tradução de Haroldo Reimer. Petrópolis: Vozes, 2002. 

DONNER, Herbert. História de Israel e dos povos vizinhos. vol.1 e 2. 

Petrópolis/São Leopoldo: Vozes/Sinodal, 1997. 

DREHER, Carlos A. A constituição dos exércitos no reino de Israel. São 

Paulo: Paulus; São Leopoldo: Cebi, 2002. 

EPSZTEIN, Leon. A justiça social no Antigo Oriente Médio e o Povo da 

Bíblia. São Paulo: Paulinas, 1990. 



ISSN 2596-1195 
 

ILLUMINARE – REVISTA DE FILOSOFIA E TEOLOGIA, Goiânia, Goiás, v. 2, n. 2, jul./dez., 2019 
 

46 

FINKELSTEIN, Israel; SILBERMAM, Neil Asher. A bíblia não tinha razão. 

Tradução Tuca Magalhães. São Paulo: A Girafa, 2005.  

GARMUS, Ludovico. Sabedoria no contexto da globalização. Revista 

Eclesiástica Brasileira. Vol. LIX: 2009. p. 143-161.  

GOTTWALD, Norman. As tribos de Iahweh – Uma sociologia da religião 

de Israel liberto 1250-1050 a C. São Paulo: Paulinas, 1986. 

HERRMANN, Siegfried. Israel e Judá – Textos do Antigo Oriente Médio. 

São Paulo: Paulinas, 1985. 

KAUFMANN, Yehezkel. A religião de Israel. São Paulo: Editora da 

Universidade de São Paulo, 1989. 

KIRST, Nelson, KILPP, Nelson, SCHWANTES, Milton, RAYMANN, Acir 

ZIMMER, Rudi. Dicionário hebraico-português e aramaico-português. 

Petrópolis: Vozes, 1986. 

LOHSE, Eduard. Contexto e ambiente do Novo Testamento. São Paulo: 

Paulinas, 2000.  

MCKENZIE, John L. Dicionário Bíblico. Tradução Álvaro Cunha. São 

Paulo: Paulus, 1983.  

MESTERS, Carlos. Flor sem defesa - Uma explicação da Bíblia a partir do 

povo. Petrópolis: Vozes, 3ª edição, 1986. 

NAKANOSE, Shigeyuki. Uma história para contar… A Páscoa de Josias. 

São Paulo: Paulinas, 2000.   

NOTH, Martin. Estudios sobre el Antiguo Testamento Salamanca. 

Ediciones Sígueme, 1985. 

PIXLEY, Jorge. A História de Israel a partir dos pobres. Tradução Ramiro 

Mincato. Petrópolis: Vozes, 1995.  

SCHWANTES, Milton. As Monarquias no Antigo Israel. São Paulo: 

Paulinas, 2006.  

SILVA, Valmor da. “Os marginalizados constroem a história” Estudos 

Bíblicos, n.12, Petrópolis, Vozes, 1988. 

SICRE, José Luis. Introdução ao Antigo Testamento. Tradução Wagner 

de Oliveira Brandão. Petrópolis: Vozes, 1995. 

STORNIOLO, Ivo. O Livro de Jó. O desafio da verdadeira religião. Como 

Ler. São Paulo: Paulinas, 1992. 

VAUX, Roland de. Instituições de Israel no Antigo Testamento. Tradução 

Daniel de Oliveira. São Paulo: Paulus; Teológica, 2003. 

WEGNER, Uwe. Exegese do Novo Testamento: manual de metodologia. 

São Leopoldo: Sinodal, 2001. 

WHITE, William. Dicionário Internacional de Teologia do Antigo 

Testamento. São Paulo: Editora Vida Nova, 1998. 

WESTERMANN, Claus. Teologia do Antigo Testamento. São Paulo: 

Paulinas, 1987. 

WOLFF, Hans Walter. Antropologia do Antigo Testamento. Tradução 

Antônio Steffen. São Paulo: Loyola, 1983.  



ISSN 2596-1195 
 

ILLUMINARE – REVISTA DE FILOSOFIA E TEOLOGIA, Goiânia, Goiás, v. 2, n. 2, jul./dez., 2019 
 

47 

ENTRE O ANTIGO E O NOVO TESTAMENTO:  

UM ÚNICO FUNDAMENTO BÍBLICO PARA A 

TEOLOGIA DA GRAÇA15 
 

BETWEEN OLD AND NEW TESTAMENT: 

A ONLY BIBLICAL FOUNDATION FOR THE  

THEOLOGY OF GRACE 

 

 

Túlio de Oliveira Freitas16 

 

 

RESUMO: Nosso artigo busca de maneira breve colocar-se diante da 

questão da unidade existente entre o Antigo e o Novo Testamento e 

principalmente o modo como a negação ou consideração desta 

unidade de fundamentação bíblica incidem de modo direto e 

identitário na elaboração antrológico-teológica da Doutrina da 

Graça. Compreendemos a esta em seu movimento duplo, em primeiro 

plano a autodoação de Deus, Aquele que se propõe à relação desde 

à criação até a consumação de seu plano de salvação. Toda a 

história da Salvação, e da mesma forma toda a Teologia, são o fruto 

mesmo desse primeiro movimento da graça que se dispõe a si mesma 

de forma totalmente gratuita. O segundo movimento é fruto e 

depende intrinsecamente do primeiro. Neste está o homem, que se 

coloca a responder a essa autodisposição divina e abre o caminho da 

antropologia teológica, que é o reflexo desse encontro entre Deus e a 

sua amada criatura humana. O homem se esclarece diante de Jesus, 

o Verbo Encarnado, rosto do mistério divino e humano. O primeiro 

movimento teológico será a perene garantia e possibilidade para o 

segundo movimento, assegurando que a antropologia não se feche 

em si mesma, mas seja sempre antropologia teológica.  

 

Palavras-Chave: Unidade; Antigo Testamento; Novo Testamento; 

Doutrina da Graça; Verbo Encarnado.  

 

 

                                                           
15 Recebido em 18/10/2019 e aceito em 10/12/2019. 

16 Frade Franciscano Menor. Diácono da Igreja Católica Apostólica Romana. Estudante do 

Curso Bacharelado em Teologia no Instituto de Filosofia e Teologia de Goiás. E-mail: 

tulio.defreitas@hotmail.com   

mailto:tulio.defreitas@hotmail.com


ISSN 2596-1195 
 

ILLUMINARE – REVISTA DE FILOSOFIA E TEOLOGIA, Goiânia, Goiás, v. 2, n. 2, jul./dez., 2019 
 

48 

ABSTRACT: Our article briefly seeks to reflect about the question of the 

unity existing between the Old and New Testaments, and especially 

how the negation or acceptance of this unity of biblical grounding 

directly and in its self-identity affects the anthropological-theological 

elaboration of the Doctrine of Grace. We understand this in its double 

movement, in the foreground, the self-giving of God, the One who 

proposes the relationship from creation to the consummation of his plan 

of salvation. The whole history of salvation, and likewise all theology, is 

the very fruit of this first free movement of grace that is freely available 

to itself. The second movement is fruit and depends intrinsically on the 

first. Here man responds to this divine self-disposition and opens the way 

for theological anthropology, which is the reflection of this encounter 

between God and his beloved human creature. Man is enlightened 

before Jesus, the Incarnate Word, face of divine and human mystery. 

The first theological movement will be the perennial guarantee and 

possibility for the second movement, ensuring that anthropology does 

not close in on itself, but is always theological anthropology. 

 

Keywords: unity; Old Testament; New Testament; Doctrine of Grace; 

Incarnate Word.  

 

 

PERTINÊNCIA DA QUESTÃO 

 

Ao serem colocados lado a lado o Antigo e Novo Testamento 

não são raros os preconceitos referentes ao primeiro em detrimento do 

segundo, como se houvesse na Sagrada Escritura um rompimento de 

sua linha histórico-salvífica, isto é, como se existissem duas histórias da 

salvação diferentes entre si, uma que independe da outra, uma que 

pode existir sem a outra. Frente aos grandes temas do edifício 

teológico, como, por exemplo, a doutrina da graça, esse modo de 

compreensão abre margem para questões sobre a existência ou não 

de uma unidade na fundamentação da doutrina da graça nas 

Sagradas Páginas.  

Seguindo a concepção lógica acima, estaríamos diante de 

doutrinas distintas entre si, que inclusive poderiam se contradizer 

radicalmente. Essa sentença conclusiva, no entanto, não seria sem 

graves danos para o modo reflexivo-teológico de aproximar-se do 

mistério da fé. Haveria, portanto, duas revelações? Tal questão 

consideraria a possibilidade de uma interpretação bíblica exclusivista e 

desvinculada de todo o conjunto da Sagrada Escritura, rompendo 

com a unidade própria da Escritura e gerando o que se poderia 



ISSN 2596-1195 
 

ILLUMINARE – REVISTA DE FILOSOFIA E TEOLOGIA, Goiânia, Goiás, v. 2, n. 2, jul./dez., 2019 
 

49 

chamar em nossos tempos de uma leitura fundamentalista17 da 

Sagrada Escritura. Não se trata, no entanto, de aclamar uma ausência 

de tensões e pluralidades no interior da Sagrada Escritura, mas de 

reconhecer que “a Santa Escritura nasceu sobre a base de um 

consenso de comunidades de fiéis que reconheceram em seu texto a 

expressão da fé revelada, sua própria interpretação deve ser, para a 

fé viva das comunidades eclesiais, fonte de consenso sobre os pontos 

essenciais” (AIBI, 2002, p. 111).    

O escopo de nosso breve estudo não é de maneira direta a 

discussão da unidade entre AT e NT, mas o modo como essa temática 

incide particularmente na elaboração da doutrina da Graça, na 

esfera da Antropologia Teológica. É nosso desejo ressaltar a unidade 

de fundamentação bíblica para doutrina da Graça e o modo como 

essa unidade já é parte integrante e identitária da própria doutrina, 

tanto no AT quanto no NT.  

Antes de darmos qualquer passo adiante faz-se preciso 

esclarecer o que entendemos por doutrina da graça: 

 

A concepção desse conceito fundamental da Bíblia e da 

teologia como ‘dedicação benéfica de Deus ao ser humano’ 

ainda permite diversas opções. Isto porque a doutrina da 

graça precisa ser definida como moeda de duas faces: ela é 

teologia em sentido mais estrito, uma vez que trata do Deus 

voltado para o ser humano, e ela é antropologia teológica na 

medida em que trata daquilo que acontece com o ser 

humano nesse encontro com Deus (HILBERATH, 2012, p. 14). 

 

A doutrina da graça, portanto, compreende um movimento 

duplo, primeiro a autodoação de Deus, Aquele que se dispõe à 

relação desde a criação até a consumação de seu plano de 

                                                           
17 O tema do fundamentalismo é discutido pela Pontifícia Comissão Bíblica, no documento: 

A Interpretação da Bíblia na Igreja. “O problema de base dessa leitura fundamentalista é 

que recusando de levar em consideração o caráter histórico da revelação bíblica, ela se 

torna incapaz de aceitar plenamente a verdade da própria Encarnação. O 

fundamentalismo foge da estreita relação do divino e do humano no relacionamento com 

Deus. Ele se recusa em admitir que a Palavra de Deus inspirada foi expressa em linguagem 

humana e que ela foi redigida, sob a inspiração divina, por autores humanos cujas 

capacidades e recursos eram limitados. Por esta razão, ele tende a tratar o texto bíblico 

como se ele tivesse sido ditado palavra por palavra pelo Espírito e não chega a reconhecer 

que a Palavra de Deus foi formulada em uma linguagem e uma fraseologia condicionadas 

por uma ou outra época. Ele não dá nenhuma atenção às formas literárias e às maneiras 

humanas de pensar presentes nos textos bíblicos, muitos dos quais são fruto de uma 

elaboração que se estendeu por longos períodos de tempo e leva a marca de situações 

históricas muito diversas” (2002, p. 83-84). 



ISSN 2596-1195 
 

ILLUMINARE – REVISTA DE FILOSOFIA E TEOLOGIA, Goiânia, Goiás, v. 2, n. 2, jul./dez., 2019 
 

50 

salvação. Toda a história da Salvação, e da mesma forma toda a 

Teologia, são o fruto mesmo desse primeiro movimento da graça que 

se dispõe a si mesma de forma totalmente gratuita. O homem, que por 

sua vez se coloca a responder a essa auto disposição divina inaugura 

o segundo movimento, o da antropologia teológica, que é o reflexo 

desse encontro entre “Deus e ser humano no drama da sua história de 

amor” (HILBERATH, 2012, p. 14). O primeiro movimento teológico será a 

perene garantia e possibilidade para o segundo movimento, 

assegurando que a antropologia não se feche em si mesma, mas seja 

sempre antropologia teológica.  

Temos aqui sinalizado um dos grandes perigos para a reflexão 

teológica frente mesmo aos seus grandes temas, isto é, o reducionismo 

antropológico18, quando qualquer elaboração teórica acerca ser 

humano deixa de partir do viés teológico e se dá através de outras 

esferas supostamente suficientes para a compreensão da totalidade 

do homem em seu mais pleno sentido. Talvez para sanar esse 

problema bastasse referir a compreensão de homem ao Deus de 

Jesus, a partir da centralidade do dado da revelação cristã. No 

entanto, Faus observa que nem mesmo esse tipo de referência poderia 

ser suficiente porque ela mesma poderia continuar a ser feita a partir 

de uma reflexão reducionista se sua base permanecesse sob conceitos 

pré-determinados sobre Deus e o homem. “O perigo, aqui, consiste em 

‘aproximar-se de Jesus com uma ideia predeterminada’ de Deus e do 

homem. Dessa forma, diz ele, ‘impedimos que o acontecimento de 

Jesus nos ensine algo decisivo [sobre Deus e] sobre nós mesmos’” (FAUS 

apud JÚNIOR, 2013, p. 284).      

O Documento A Interpretação da Bíblia na Igreja da Pontifícia 

Comissão Bíblica recorda que a Escritura fundamenta os estudos 

teológicos, por ser “como a alma da Teologia”, como afirma a Dei 

Verbum (24). O estudo da Sagrada Escritura livra a teologia dogmática 

de cair em dois extremos:  

 

[...] de um lado o dualismo, que separa completamente uma 

verdade doutrinal de sua expressão linguística, considerada 

como sem importância; de outro lado o fundamentalismo 

que, confundindo o humano e o divino, considera como 

                                                           
18 “Essa ‘virada antropológica’ não deixa de ser um risco para a teologia. Risco de um 

reducionismo antropológico a determinados aspectos ou dimensões da vida humana em 

prejuízo de sua dimensão propriamente teologal. Numa palavra: risco de um 

antropocentrismo autossuficiente e fechado a Deus” (JÚNIOR, 2013, p. 272).  



ISSN 2596-1195 
 

ILLUMINARE – REVISTA DE FILOSOFIA E TEOLOGIA, Goiânia, Goiás, v. 2, n. 2, jul./dez., 2019 
 

51 

verdade revelada mesmo os aspectos contingentes das 

expressões humanas (AIBI, 2002, p. 133-134).  

 

Nesse sentido o Concílio Vaticano II, na Constituição Gaudium 

et Spes (10 e 22) dá uma grande contribuição para que a antropologia 

teológica se compreenda a si mesma diante do seu modo de fazer 

teologia e sobre qual base poderá se constituir de tal forma que se 

mantenha firme em seu princípio. “A Igreja, por sua parte, acredita 

que Jesus Cristo, morto e ressuscitado por todos, oferece aos homens 

pelo seu Espírito a luz e a força para poderem corresponder à sua 

altíssima vocação; [...] o centro e o fim de toda a história humana se 

encontram no seu Senhor e mestre” (GS, n. 10). Por sua fundamental 

importância recorremos ainda ao n. 22 da GS: 

 

Na realidade, o mistério do homem só no mistério do Verbo 

encarnado se esclarece verdadeiramente. Adão, o primeiro 

homem, era efetivamente figura do futuro, isto é, de Cristo 

Senhor. Cristo, novo Adão, na própria revelação do mistério 

do Pai e do seu amor, revela o homem a si mesmo e 

descobre-lhe a sua vocação sublime. Não é por isso de 

admirar que as verdades acima ditas tenham n'Ele a sua 

fonte e n'Ele atinjam a plenitude. 

 

Considerando a temática da fundamentação para a doutrina 

da graça, gostaríamos de retomar esse trecho supracitado sob dois 

vieses: o primeiro ilumina o segundo. I – O homem se esclarece no 

mistério do Verbo encarnado. Eis aqui a fonte da Doutrina da Graça, 

Jesus é a revelação plena e definitiva tanto do mistério de Deus como 

do mistério do homem. Nesse sentido, por um salto de compreensão 

teológica, uma antropologia cristã que por natureza busca outra base 

de sustentação que não essa, se afasta consequentemente de sua 

própria originalidade e corrompe-se a si mesma. “Para se falar 

cristãmente do homem em sua respectividade e relação com Deus, é 

preciso se voltar para a vida concreta de Jesus de Nazaré, em quem o 

Verbo de Deus se fez carne” (JÚNIOR, 2013, p. 285). II – A íntima relação 

entre o Antigo e o Novo Testamento aqui retomados em Adão e Jesus, 

de modo que o segundo é a sublimidade do primeiro e não sua 

negação ou exclusão. 

 

As relações intertextuais assumem uma densidade extrema 

nos escritos do Novo Testamento, todo formado de alusões ao 



ISSN 2596-1195 
 

ILLUMINARE – REVISTA DE FILOSOFIA E TEOLOGIA, Goiânia, Goiás, v. 2, n. 2, jul./dez., 2019 
 

52 

Antigo Testamento e de citações explicitas. Os autores do 

Novo Testamento reconhecem no Antigo um valor de 

revelação divina. Eles proclamam que esta revelação 

encontrou sua realização na vida, no ensinamento e 

sobretudo na morte e ressurreição de Jesus, fonte de perdão 

e de vida eterna (AIBI, 2002, p. 107). 

 

Cabe-nos agora, tendo percorrido esse caminho reflexivo, 

apresentar, de forma não tão extensa o modo como propriamente 

percebemos, pela via dos estudiosos, a doutrina da graça a partir de 

algumas referências ao Antigo e Novo Testamento. Tomaremos o 

cuidado de fazer o trabalho de não pré-estabelecer de antemão 

algum conceito, como se quisemos ir as Escrituras de forma 

instrumental, como se elas nos servissem e estivessem debaixo do nosso 

crivo. Tal atitude empobreceria e muito nossa reflexão dado que não 

haveria espaço para que as Sagradas Páginas, assim como a alma 

sobre o corpo, assim como o Espírito sobre a Igreja19, lançassem luzes 

sobre o nosso pequeno empenho de reflexão teológica.    

  

ANTIGO TESTAMENTO  

 

Desde o início temos procurado mostrar a necessidade 

fundamental de refutar a compreensão de que o Deus do AT seja 

diferente do Deus de Jesus, ou mesmo a ideia de que só no NT estaria 

revelada a verdadeira face de Deus:  

 

[...] não é verdade que o Deus do AT seja um Deus da ira, do 

juízo, da justiça vingativa, e que somente Jesus teria 

proclamado o Deus do Amor. Apesar da multifacetada 

imagem veterotestamentária de Deus, rica em tensões e até 

contradições, pode-se afirmar que no centro da experiência 

de fé do Deus de Israel encontra-se o Deus da vida e da 

salvação (HILBERATH, 2012, p. 15). 

 

Hilberath (2012, p. 5) cita os livros de Os 11 e Ez 16 como forma 

de ilustrar sobre a doutrina da graça no AT, principalmente no que 

toca ao Deus que busca atrair o seu povo a si, cuida e salva, não 

                                                           
19 Com efeito, já que por todos morreu Cristo (32) e a vocação última de todos os homens é 

realmente uma só, a saber, a divina, devemos manter que o Espírito Santo a todos dá a 

possibilidade de se associarem a este mistério pascal por um modo só de Deus conhecido. 

(GS, n. 22) 



ISSN 2596-1195 
 

ILLUMINARE – REVISTA DE FILOSOFIA E TEOLOGIA, Goiânia, Goiás, v. 2, n. 2, jul./dez., 2019 
 

53 

obstante as infidelidades do próprio povo. Em Os 11, 1-3 assim se 

encontra relatado: “1Quando Israel era um menino eu o amei e do 

Egito chamei meu filho. 2Mas quanto mais eu os chamava, tanto mais 

eles se afastavam de mim. [...] 3Fui eu, contudo, quem ensinou Efraim a 

caminhar, eu os tomei em meus braços, mas não reconheceram que 

eu cuidava deles”. É bem evidente nesses versículos citados a dialética 

do Deus que se coloca em relação e do homem na sua possiblidade 

de resposta. A própria imagem de Deus é daquele que quer dar a vida 

e salvar e conduzir a partir de uma relação amorosa, que é descrita 

inclusive pela figura dos esposos (cf. Os 2) e seu pacto de amor e 

fidelidade e misericórdia. Mesmo a ira do Senhor diante da infidelidade 

do povo pode ser compreendida nesse sentido de que essa atitude 

busca antes de tudo o reestabelecimento da aliança quebrada e o 

grande ato de benevolência de Deus, é aquele que sai de sua ira 

para salvar. A benevolência supera a ira.   

Ez 16 mostra-nos ainda uma perfeita sintonia com essa imagem 

de um Deus dispensador da salvação que totalmente se coloca em 

favor do povo desde a sua criação. Deus se inclina para a aliança.  
 

7Fiz com que crescesses como a erva do campo. Cresceste, 

te fizeste grande, chegaste à idade núbil. Os teus seios se 

firmaram, a tua cabeleira tornou-se abundante, mas estavas 

inteiramente nua. 8Passei junto de ti e te vi. Era o teu tempo, 

tempo de amores e estendi a aba da minha capa sobre ti e 

ocultei a tua nudez; comprometi-me contigo por juramento e 

fiz aliança contigo [...] (Ez 16, 7-8).      

  

Aquele que faz crescer, que olha, que veste, que se compromete 

com, que faz aliança, todas essas expressões afetuosas demonstram a 

dedicação divina aos seus eleitos. A afeição de Deus para com seu 

povo está acima da infidelidade mesma do povo. Lançando mão do 

recurso etimológico, a palavra hebraica que pode ser tomada como 

equivalente à palavra graça é hesed. “Esse termo apresenta 

amplitude de significação comparável ao verbo hanan (afeição, 

amabilidade, benevolência, solidariedade, bondade, graça) [...]. 

Geralmente a Septuaginta traduz hesed por éleos (=compaixão, 

piedade)” (HILBERATH, 2012, p. 16). Ao serem associados esses dois 

conceitos de piedade e benevolência nos é possível notar o sentido 

no qual o termo graça no AT pode ser compreendido. 

Bartmann, sobre a noção de graça afirma que desde o início 

encontramos na humanidade o sentimento de que “sem o auxílio de 



ISSN 2596-1195 
 

ILLUMINARE – REVISTA DE FILOSOFIA E TEOLOGIA, Goiânia, Goiás, v. 2, n. 2, jul./dez., 2019 
 

54 

Deus, não se pode alcançar o próprio destino e cumprir o próprio 

dever religioso. Por outro lado, vemos logo, no Antigo Testamento, que 

a esta inspiração do homem para um auxílio superior, corresponde da 

parte de Deus, o oferecimento desse auxílio” (BARTMANN, 1962, p. 227). 

A esse auxílio chamamos benevolência de Deus.  

Até aqui, basicamente dois conceitos de graça se colocam 

diante de nós, a graça enquanto uma inclinação e benevolência 

incondicional de Deus e ou a aliança, enquanto dar-se na fidelidade 

de Deus. Qual dos dois conceitos melhor se referem à graça no AT, há 

entre eles uma pequena controvérsia, que se resolve “no sentido de 

que a aliança é expressão da hesed de Javé [...] percebe-se que o 

auto compromisso de Javé está baseado exclusivamente nele próprio. 

A pessoa assim agraciada por Deus, por outro lado, deve esforçar-se 

por mútua hesed no relacionamento com seu semelhante” (HILBERATH, 

2012, p. 16). Notemos ainda fundamentalmente que os conceitos 

colaboram entre si para dizer dessa dupla dimensão da graça 

enquanto salvação e cumprimento da aliança. Deus mesmo convida, 

atrai e dá a graça para o cumprimento do pacto de amor.  

 

NOVO TESTAMENTO 

 

A grande novidade (cf. HILBERATH, 2012) do NT é que a graça 

de Deus agora recebe um nome definitivo, Jesus de Nazaré. Em Jesus 

está a plena realização da aliança de Deus com seu povo, de quem o 

próprio sangue se tornou testemunha e prova desse pacto de amor. A 

autodoação de Deus se dá de tal forma que Ele mesmo se faz homem 

para dar-nos a possiblidade de tornar-nos filhos de Deus (Jo 1, 12). A 

graça é iluminada pelo próprio Jesus (cf. BALTMANN, 1962), assim a 

própria GS afirma:  

 

Imagem de Deus invisível» (Col. 1,15), Ele é o homem perfeito, 

que restitui aos filhos de Adão semelhança divina, deformada 

desde o primeiro pecado. Já que, n'Ele, a natureza humana 

foi assumida, e não destruída, por isso mesmo também em nós 

foi ela elevada a sublime dignidade. Porque, pela sua 

encarnação, Ele, o Filho de Deus, uniu-se de certo modo a 

cada homem (n. 22). 

 

Em Jesus, o homem experimenta o caráter definitivo da graça 

que assume a própria carne humana. O evangelista Lucas proclama 

Jesus, o enviado para instaurar o “ano da graça do Senhor” (Lc 4, 19). 



ISSN 2596-1195 
 

ILLUMINARE – REVISTA DE FILOSOFIA E TEOLOGIA, Goiânia, Goiás, v. 2, n. 2, jul./dez., 2019 
 

55 

Para os sinóticos a mística da graça, a princípio, não se prende tanto 

em Deus ou à pessoa de Jesus, mas ao Reino dos Céus anunciado em 

parábolas pelo Messias. De modo que para que haja o senhorio de 

Deus em nós, antes é necessário que Deus mesmo tenha concedido as 

graças necessárias para tanto, ainda que se dependa da 

colaboração humana para o acolhimento da graça. “Ninguém pode 

vir a mim – diz Jesus – se meu Pai, que me mandou, não o atrair” (Jo 6, 

44).  

Para Hilberath (2012, p. 18), o profeta de Nazaré demonstra em 

palavra e ação em quão inesperada medida o senhorio de Deus é 

senhorio da graça, de tal forma que a plenitude da vida humana se 

encontra no senhorio da graça, que conduz o homem à participação 

na vida divina. Em seu senhorio “Deus impera dedicando à criatura sua 

benevolência (hesed) a abranger toda a Criação sentindo com ela, 

fazendo-lhe pródiga justiça (sedaka) apesar de sua miséria, do seu 

pecado, demonstrando-lhe compaixão e amor, e isto com a 

definitividade escatológica inconfundível do próprio Jesus (GANOCZY 

apud HIBERATH, 2012, p. 18). É nítida a unidade de sentido da história 

da salvação na vida de Jesus. O que antes era prefigurado agora 

assume a carne, pelo Verbo. A própria benevolência e aliança de 

Deus se encarnam: “28pois isto é o meu sangue, o sangue da Aliança, 

que é derramado por muitos para a remissão dos pecados” (Mt 26, 28).  

Da definitividade escatológica em Jesus, se reconhece no 

mistério pascal o cume entre a promessa e o seu cumprimento, entre o 

presente e o futuro. Em Jesus estão a graça e a verdade como afirma 

São João: “16Pois de sua plenitude todos nós recebemos graça por 

graça. 17Porque a Lei foi dada Moisés; a graça e a verdade vieram por 

Jesus Cristo. 18Ninguém jamais viu a Deus: o Filho único, que está 

voltado para o seio do Pai, este o deu a conhecer” (Jo 1, 16-18). 

 

É por isso que com razão o Jesus proclamador passou a ser o 

Cristo proclamado, é por isso que ele pode ser chamado de 

forma pessoal do senhorio de Deus, graça de Deus em 

pessoa. A reflexão crente percebe que desde o início a graça 

de Deus está com ele (Lc 2, 40), que ele encontrou graça 

(charis) junto à Deus e às pessoas (Lc 2, 52), que ele 

pronunciou ‘palavras de graça’(Lc 4, 22), sim, que ele é a 

própria palavra de graça de Deus encarnada (Jo 1, 14) 

(HIBERATH, 2012, p. 18).  

 



ISSN 2596-1195 
 

ILLUMINARE – REVISTA DE FILOSOFIA E TEOLOGIA, Goiânia, Goiás, v. 2, n. 2, jul./dez., 2019 
 

56 

O mistério pascal nos revela que o ano da graça é a 

proclamação eterna de Cristo de que a graça de Deus foi dada aos 

seus de uma vez por todas e não lhes será tirada, e ainda mais está 

derramada sobre todas as pessoas por causa de Jesus, e a 

inauguração de um novo tempo, o tempo da graça definitiva e da 

salvação. Aqui percebemos que o NT vai além do AT, nesse sentido, de 

que algo novo surgiu e o antigo passou pelo seu pleno cumprimento. É 

essa a teologia paulina de graça, claro que de modo sintético aqui 

apresentada, “Aquilo que Deus, o Pai, fez em Jesus Cristo se torna 

presente e atuante, pela ação do Espírito, santificador-sanador, nos 

indivíduos bem como na comunidade. [...] A salvação revelada em 

Cristo e proporcionada no Espírito está destinada a todas as pessoas” 

(HILBERATH, 2012, p. 19). A graça em Cristo justifica todos os pecadores. 

“Se pela falta de um só todos morreram, com quanto maior profusão a 

graça de Deus e o do gratuito de um só homem, Jesus Cristo se 

derramaram sobre nós” (Rm 5, 15).    

Essa é a grande novidade neotestamentária quanto a doutrina 

da graça que está intimamente ligada entre autodoação de Deus (AT) 

e a sua generosa revelação em Jesus e sua concretude no Espírito 

Santo. A salvação não é mais de caráter privilegiado, nos termos de 

um povo eleito, mas sim é uma adoção de filhos, os quais não o somos 

por natureza, mas por sua bondade Deus nos acolhe por sua 

disposição da graça (cf. BALTMANN, 1962), renovando-nos 

interiormente e fazendo-nos novas criatura em sua ação divina, 

criadora e salvadora. “5Ele nos predestinou para sermos seus filhos 

adotivos por Jesus Cristo, conforme o beneplácito da sua vontade, 
6para o louvor e glória da sua graça, com a qual ele nos agraciou no 

Amado” (Ef 1, 5-6).    

 

 

REFERÊNCIAS 

 

BARTMANN, Bernardo. Teologia Dogmática. São Paulo: Paulinas, 1962. 

v. 2. 

BÍBLIA. Bíblia de Jerusalém. São Paulo: Paulus, 2002. 

CONCÍLIO ECUMÊNICO VATICANO II. Constituição dogmática 

Gaudium et Spes: sobre a Igreja. Petrópolis: Vozes, 1997. 

JÚNIOR, Francisco de Aquino. A problemática da Antropologia 

Teológica. Revista Atualidade Teológica. Rio: Ano XVII nº 44, maio a 

agosto/2013. <https://www.maxwell.vrac.puc-rio.br/22735/22735.PDF> 

Acesso em: 10 de junho de 2019.   



ISSN 2596-1195 
 

ILLUMINARE – REVISTA DE FILOSOFIA E TEOLOGIA, Goiânia, Goiás, v. 2, n. 2, jul./dez., 2019 
 

57 

PONTIFÍCIA COMISSÃO BÍBLICA. A interpretação da bíblia na Igreja. 

Doc. 260. Vozes, 2002.  

SCHNEIDER, T. (org). Manual de Dogmática, Volume II. Petrópolis: Vozes, 

2012. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



ISSN 2596-1195 
 

ILLUMINARE – REVISTA DE FILOSOFIA E TEOLOGIA, Goiânia, Goiás, v. 2, n. 2, jul./dez., 2019 
 

58 

 



ISSN 2596-1195 
 

ILLUMINARE – REVISTA DE FILOSOFIA E TEOLOGIA, Goiânia, Goiás, v. 2, n. 2, jul./dez., 2019 
 

59 

VIÚVAS E ÓRFÃOS:  

UM CUIDADO QUE PERPASSA OS 

TESTAMENTOS20 
 

WIDOWS AND ORPHANS:  

A CARE THAT PERPLASSES THE TESTAMENTS 

 

 

Antoniel Souza Braga21 

 

 

RESUMO: Viúvas e órfãos são duas categorias que têm muita 

recorrência na Bíblia. No Antigo Testamento, YHWH (Ex 22; Is 1) tem 

todo um cuidado para com estes personagens, pois são seus 

“preferidos”, por não terem ninguém por eles. No Novo Testamento, 

Jesus (Lc 7,11-15) se compadece dessas pessoas, Paulo (Tm 5, 3-16) as 

exorta e Tiago (1, 27) fala da caridade para com elas. Na Tradição da 

Igreja, o cuidado para com essas figuras continua. No Magistério, a 

Igreja afirma que é perita em humanidade e tem a missão de 

continuar a obra de Cristo. Assim, neste trabalho, propomos uma 

reflexão acerca dessas figuras singulares que estão na Bíblia e na 

Tradição da Igreja, tentando reconhecer as viúvas e órfãos de nosso 

tempo para, dessa maneira, termos a consciência despertada à essa 

realidade de cuidado e sensibilidade para com esses nossos irmãos, 

visto que somos continuadores da obra de Cristo. 

 

Palavras-chave: Viúvas; Órfãos; Cuidado. 

 

 

ABSTRACT: Widows and orphans are two categories that have much 

recurrence in the Bible. In the Old Testament, YHWH (Ex 22; Is 1) is very 

careful about these characters, as they are their "favorites" because 

they have no one for them. In the New Testament, Jesus (Luke 7: 11-15) 

pities these people, Paul (Tim 5: 3-16) exhorts them, and James (1, 27) 

speaks of charity toward them. In Church Tradition, care for these 

figures continues. In the Magisterium, the Church states that she is 

expert in humanity and has the mission to continue the work of Christ. 

                                                           
20 Recebido em 26/11/2019 e aceito em 15/12/2019. 

21 Licenciado em Filosofia e graduando em Teologia pelo Instituto de Filosofia e Teologia de 

Goiás. Frater Redentorista. E-mail: tonielbraga@hotmail.com  

mailto:tonielbraga@hotmail.com


ISSN 2596-1195 
 

ILLUMINARE – REVISTA DE FILOSOFIA E TEOLOGIA, Goiânia, Goiás, v. 2, n. 2, jul./dez., 2019 
 

60 

Thus, in this paper, we propose a reflection on these singular figures that 

are in the Bible and in the Tradition of the Church, trying to recognize 

the widows and orphans of our time in order to have the awareness 

awakened to this reality of care and sensitivity towards them. our 

brothers, since we are continuers of Christ's work. 

 

Keywords: Widows; Orphans; Care. 

 

 

INTRODUÇÃO 

 

Falar de viúvas e órfãos é perpassar o olhar nas figuras que 

estão presentes na Bíblia (Antigo e Novo Testamento), na Tradição da 

Igreja, no Magistério e em nossos tempos hodiernos. Mas como a Bíblia 

nos fala desses personagens? Por que são frequentemente citados? A 

Tradição cita algo sobre eles? E o Magistério, como se posiciona? Há 

viúvas e órfãos em tempos atuais? Se tem, qual o nosso papel para 

com eles? 

Estas perguntas é o que tentaremos responder no decorrer 

deste artigo, promovendo uma reflexão acerca desse cuidado para 

com esses personagens ilustres e um tanto quanto instigadores que 

estão na história e no hoje. 

 

ANTIGO E NOVO TESTAMENTO22 E TRADIÇÃO 

 

A Bíblia sendo um livro sagrado e cultural que atinge muitos 

países e povos, traz referências, reflexões e ensinamentos acerca de 

muitas temáticas e questões. A que tomamos é de cunho social-moral, 

que são as viúvas e os órfãos.  

Além da referência e iluminação bíblica, tem a Tradição da 

Igreja que faz menção a essas duas classes que, podemos dizer, têm 

uma singular importância na Igreja primitiva. 

 

ANTIGO TESTAMENTO  

 

As viúvas e os órfãos têm um lugar de destaque no Antigo 

Testamento. Ambos, juntamente com o pobre e o estrangeiro, são “os 

preferidos” de Deus, por não terem ninguém por eles, por sempre 

                                                           
22 As passagens bíblicas analisadas do Antigo e do Novo Testamento são da Bíblia de 

Jerusalém 1ª edição, 2002. 10ª reimpressão, 2015. Paulus, São Paulo. 



ISSN 2596-1195 
 

ILLUMINARE – REVISTA DE FILOSOFIA E TEOLOGIA, Goiânia, Goiás, v. 2, n. 2, jul./dez., 2019 
 

61 

estarem na vulnerabilidade, a mercê do poder opressor e sem 

expressividade.  

Nas citações seguintes vê-se isso: um Deus que é justo, 

misericordioso, que ama, protege e cuida de todos, mas de forma 

especial desses dois personagens: viúvas e órfãos. 

O profeta Zacarias (7, 10) diz: “Não oprimais a viúva, o órfão, o 

estrangeiro e o pobre, não trameis o mal em vossos corações, um 

contra o outro”. Segundo Amsler (p. 371), Zacarias, falando sobre a 

oportunidade de se respeitarem os dias de jejum, pede que os filhos se 

arrependam e se afastem do endurecimento dos pais, que 

cometeram pecados, erros, pois a reprovação de Deus sobre o país foi 

tirada. Contudo, é necessário “que pratiquem todos os mandamentos 

proclamados pelos profetas de antes do exílio: verdade, lealdade, 

misericórdia, solidariedade com os pobres”, neste caso a viúva, o 

órfão, o estrangeiro e o pobre. Logo, para que a desgraça não caia 

novamente sobre eles, deve-se cumprir os preceitos divinos e neles 

estão inseridos os “preferidos” de Deus.  

Em Êxodo (22, 21), temos: “Não afligireis nenhuma viúva ou 

órfão”. Interessante notar esse aspecto de ordem imperativa. É Deus 

quem cuida e protege de cada um desses desassistidos através de leis 

morais sociais. Torralba et al (2002, p. 160) afirma o seguinte: “Seguem-

se leis humanitárias que têm como destinatários os mais desassistidos: o 

estrangeiro, a viúva, o órfão e o pobre. O próprio Deus se encarrega 

da proteção e da defesa deles”.  

No livro do Deuteronômio há dois momentos significantes que 

citam viúvas, órfãos e outras classes. Em 24, 17-22, tem medidas de 

proteção com o intuito de não perverter o direito do estrangeiro e do 

órfão e para não tomar como penhor a roupa da viúva. E ao final de 

cada ordem se diz o seguinte: “o resto será do estrangeiro, da viúva e 

do órfão”.  

Para Torralba et al (2002, p. 290) isso é “A atitude humana na 

solução dos problemas e a preocupação com os mais necessitados, 

lembrando-se da escravidão de Israel no Egito e sobre o 

acontecimento salvífico de sua libertação”. Ele elucida o seguinte, 

ainda no livro do Deuteronômio (26, 12), sobre o dízimo trienal: “Tal 

comportamento (reconhecimento da saída do Egito), precisamente, é 

o que fica refletido ao condividir os dízimos e primícias da colheita com 

o estrangeiro, o órfão e a viúva, as classes sociais mais pobres e 

necessitadas” (TORRALBA et al, 2002, p. 292). 



ISSN 2596-1195 
 

ILLUMINARE – REVISTA DE FILOSOFIA E TEOLOGIA, Goiânia, Goiás, v. 2, n. 2, jul./dez., 2019 
 

62 

Nos Livros de Reis, tanto o I quanto o II, há menções sobre órfãos 

e viúvas. Em I Reis (17, 17-24) temos a “ressurreição do filho da viúva”. 

Torralba et al (2002, p. 474), elucida o seguinte: “A oração de Elias põe 

em realce sua sensibilidade solidária diante da dor da viúva e assim o 

ressuscita pois procura a salvação e a vida”. Os profetas são a 

expressão da vontade de YHWH, e por isso, porta-voz d’Ele. Dessa 

maneira, fazem a vontade de Deus, salvando e promovendo a vida. 

No segundo livro dos Reis (4, 1-7), na multiplicação do azeite da 

viúva, continua o comentador, da seguinte forma:  

 

Trata-se de uma mulher viúva, cujo marido pertenceu ao 

grupo dos profetas. A causa de sua aflição não é a fome, mas 

a ameaça de escravidão pendente sobre seus dois filhos, por 

causa de uma dívida ainda não paga. A oportuna 

intervenção de Eliseu provoca a multiplicação do azeite, o 

que permite à viúva pagar sua dívida e evitar a escravidão 

de seus filhos (TORRALBA et al 2002, p. 486). 

 

E a ação-cuidado para com órfãos e viúvas não para por aí. 

Ainda há muitas passagens como exemplo: Provérbios 31,9; Jeremias 

7,6; 22,3; Salmos 10, 14-18; 68,6; 146,9; Deuteronômio 10,17-18; 27,19; 

Malaquias 3,5; Isaias 1,17. Essas são todas referências a essas e outras 

classes desprotegidas que a Bíblia apresenta no Antigo Testamento. E 

na maioria a mensagem é acerca da Justiça de Deus para com eles e 

também se mostra gestos concretos de amor para com o próximo, 

especialmente o oprimido e o desvalido. 

 

NOVO TESTAMENTO 

 

No Novo Testamento temos algumas referências bem 

significantes que nos ajuda a aprofundar o olhar para a viúva e o 

órfão.  Jesus se compadece dessas pessoas, Paulo as exorta e Tiago 

fala da caridade para com elas. Isso verificamos em Cartas e nos 

Evangelhos. 

 

NAS CARTAS  

 

Em Tiago (1, 27) temos o seguinte: “Com efeito, a religião pura e 

sem mácula diante de Deus, nosso Pai, consiste nisto: visitar os órfãos e 

as viúvas em suas tribulações e guardar-se livre de corrupção do 

mundo”. Segundo Knoch (1970, p. 50), a piedade autêntica se 



ISSN 2596-1195 
 

ILLUMINARE – REVISTA DE FILOSOFIA E TEOLOGIA, Goiânia, Goiás, v. 2, n. 2, jul./dez., 2019 
 

63 

manifesta numa ativa vida de caridade fraterna e de integridade 

moral. E afirma que:  

 

A observância de preceitos rituais de purificação e o 

cumprimento, ao pé da letra, de práticas externas de 

piedade não bastam para fazer da religião um verdadeiro 

serviço de Deus, mas as obras de misericórdia e de caridade 

para com todos os que andam necessitados pela vida e 

precisam de ajuda. E figuram como representantes 

proverbiais de todos eles as viúvas e os órfãos. 

 

Brown (2012, p. 950), afirma que não há nada de teórico na 

religião apresentada por Tiago que é a religião que se manifesta no 

cuidar das viúvas e órfãos desprovidos e no conservar-se sem 

contaminação pelo mundo. 

Vê-se, assim, que o apóstolo aponta para uma realidade 

prática e concreta: é no agir em prol dos fracos (viúvas e órfãos) que 

se faz a vontade de Deus. Essa deve ser a ação da religião que é 

verdadeira. E em meio disso se prevenir, não compactuando com as 

corrupções do mundo, mas fazendo sempre a vontade do Pai, pondo 

em prática a Palavra e ajudando os enfraquecidos e marginalizados. 

Já Paulo elucida outra realidade, exortando as viúvas que estão 

na comunidade, para que esta última caminhe bem na graça de 

Deus. Na primeira Carta a Timóteo (5, 3-16), está escrito:  

 

Honra as viúvas, aquelas que são verdadeiramente viúvas. Se, 

porém, alguma viúva tiver filhos ou netos, estes aprendam 

primeiramente a exercer a piedade para com a própria 

família e a recompensar os seus progenitores; pois isto é 

agradável diante de Deus. Aquela que é verdadeiramente 

viúva, que permaneceu sozinha, põe sua confiança em Deus 

e persevera em súplicas e orações dia e noite. Mas a viúva 

que só busca prazer, mesmo se vive, está morta. Prescreve, 

pois, tudo isso, afim de que sejam irrepreensíveis. Se alguém 

não cuida dos seus, e sobretudo dos da própria casa, 

renegou a fé e é pior que um incrédulo. Uma mulher só será 

inscrita no grupo das viúvas com não menos de sessenta 

anos, se tiver sido esposa de um só, se tiver em seu favor o 

testemunho de suas belas obras, criou filhos, foi hospitaleira, 

lavado os pés dos santos, socorreu os atribulados, aplicou-se a 

toda boa obra. Rejeita as viúvas mais jovens; quando seus 

desejos se afastam do Cristo, querem casar-se, tornando-se 



ISSN 2596-1195 
 

ILLUMINARE – REVISTA DE FILOSOFIA E TEOLOGIA, Goiânia, Goiás, v. 2, n. 2, jul./dez., 2019 
 

64 

censuráveis por terem rompido o seu primeiro compromisso. 

Além disso, aprendem a viver ociosas, correndo de casa em 

casa; não somente elas são desocupadas, mas também 

bisbilhoteiras, indiscretas, falando o que não devem. Desejo, 

pois, que as jovens viúvas se casem, criem filhos, dirijam sua 

casa e não deem ao adversário nenhuma ocasião de 

maledicência. Porque já existem algumas que se desviaram, 

seguindo a Satanás. Se uma fiel tem viúvas em sua família, 

socorra-as; não onere a Igreja, afim de que ela possa ajudar 

as que são verdadeiramente viúvas.  

 

Acerca dessa passagem, Reuss (1984 p. 78), elucida que já na 

antiga lei, devido à sua dura sorte, recomendava-se de modo especial 

a proteção das viúvas. Também os primitivos cristãos voltaram, desde o 

começo, suas atenções para este problema, pois, não havendo 

nenhum seguro social, as mulheres que perdiam seus maridos e não 

tinham o apoio de seus parentes ou não se casavam novamente 

encontravam-se, na maioria das vezes, em situação financeira 

precária. Eis por que Paulo se ocupa desse problema transmitindo a 

Timóteo instruções a respeito do tratamento a ser dispensado a esse 

grupo de cristãos. 

Ele ainda afirma que: 

 

Apoiando-se no conteúdo do quarto mandamento, Paulo 

exige que honrem as viúvas. Isso significa que Timóteo não 

deve somente tratar as viúvas com respeito, prestar-lhes 

homenagem uma homenagem exterior como uma mãe, mas 

que não se esqueça de ajudá-las materialmente (...) Timóteo 

deve provar seu amor ao próximo, aliviando de qualquer 

forma a dura sorte dessas pobres mulheres. O amor de uma 

comunidade deve mostrar-se e patentear-se no cuidado 

para com as viúvas, essas mulheres solitárias que tanto 

necessitam de ajuda (...). As características da verdadeira 

viúva são: solidão, abandono e uma vida dirigida 

completamente para Deus. Essa mulher solitária e provada 

pelo sofrimento entregou sua vida completamente nas mãos 

de Deus, com o qual se acha intimamente ligada, pela 

oração contínua. Esta é a mulher que merece os cuidados e 

as atenções da comunidade (REUSS, 1984, p. 79-80). 

 

Nesse sentido, os cristãos devem orientar-se, por Paulo e 

Timóteo, na obra de auxílio às viúvas que de fato a são. Reuss (1984, p. 



ISSN 2596-1195 
 

ILLUMINARE – REVISTA DE FILOSOFIA E TEOLOGIA, Goiânia, Goiás, v. 2, n. 2, jul./dez., 2019 
 

65 

81), aponta que Paulo, com palavras severas, expõe o dever que os 

parentes têm de cuidar da subsistência das viúvas, afirmando que este 

dever é superior ao dever da comunidade. E ainda continuar que 

“descurando desse dever, os parentes renegam com isso a sua fé. Tais 

pessoas, que ainda trazem o nome de cristãos, praticamente renegam 

a sua fé e se tornam piores que os pagãos” (cf. 1Tm 5, 8). 

Por fim, Paulo exige das viúvas que se colocam a serviço da 

comunidade é uma personalidade madura em todos os sentidos, 

amadurecida na vida cristã, a qual é capaz de exercer o amor pela fé 

e consagrar toda a sua vida ao serviço, visto que “já entre os antigos 

cristãos, a mulher desempenha um papel preponderante a serviço da 

comunidade” (REUSS, 1984, p.83). 

Paulo, em suma, recomenda a Timóteo orientações gerais 

acerca das viúvas, mas o pedido principal é honrar as verdadeiras 

viúvas (sozinhas no mundo), ou seja, dar assistência material e espiritual 

à estas viúvas que não tem ninguém por elas e ao mesmo tempo lhes 

faz um apelo: “que ponham sua confiança em Deus e que persevere 

em súplicas e orações dia e noite” (cf. 1Tm 5, 5). Assim pelo auxílio da 

Igreja e da graça de Deus (assíduas na oração) elas podem viver em 

paz.  

Ele ainda aponta certos requisitos para acolher as viúvas na 

comunidade: se tiver com não menos de sessenta anos, se tiver sido 

esposa de um só, se tiver em seu favor o testemunho de suas belas 

obras, criou filhos, foi hospitaleira, lavado os pés dos santos, socorreu os 

atribulados, aplicou-se a toda boa obra (cf. 1Tm 5, 9-10). 

Às viúvas que têm parentes ele pede para que seus parentes 

cuidem dela, pois isso é agradável a Deus. Às que são jovens ele 

recomenda que se casem, criem filhos, dirija sua casa e não se 

entregue ao adversário: homem malévolo, perverso ou ao próprio 

satanás (cf. 1Tm 5, 9-10). 

 

NOS EVANGELHOS 

 

No Evangelho de Marcos (12, 40a), temos: “Mas devoram as 

casas das viúvas...”. Jesus ensina que se deve ter cuidado com os 

escribas pois estes, sendo hipócritas, devoram as casas das viúvas. O 

que nos interessa não é o fato da hipocrisia de tais escribas, mas a 

venerabilidade da viúva que não tendo quem a defenda ou ajude, 

elas podem cair facilmente na corrupção religiosa da época. 



ISSN 2596-1195 
 

ILLUMINARE – REVISTA DE FILOSOFIA E TEOLOGIA, Goiânia, Goiás, v. 2, n. 2, jul./dez., 2019 
 

66 

E continuando essa reflexão o evangelista apresenta o “óbulo 

da viúva” (cf. Mc 12, 41-44):  

 

E, sentado frente ao Tesouro do Templo, observava como a 

multidão lançava pequenas moedas no Tesouro, e muitos 

ricos lançavam muitas moedas. Vindo uma pobre viúva, 

lançou duas moedinhas, isto é, um quadrante. E chamando a 

si os discípulos, disse-lhes: “em verdade eu vos digo que esta 

viúva que é pobre lançou mais do que todos os que 

ofereceram moedas ao tesouro. Pois todos os outros deram 

do que lhes sobrava. Ela, porém, na sua penúria, ofereceu 

tudo o que tinha, tudo o que possuía para viver”.   

 

Myers (1992), diz que a contribuição da viúva, lepta, era o termo 

usado no grego tardio para a menor moeda em circulação. Para ele 

“o templo fraudou essa mulher, privando-a de seus próprios meios de 

sobrevivência. Como a classe escriba, ele não mais protege as viúvas, 

mas antes as explora. Como que desgosto, Jesus “saí” do templo – 

pela última vez” (MYERS, 1992 p. 384 e 385).  

Nessa passagem também é notável a maneira da viúva. Jesus 

louva a ação da viúva. Atitude de despojamento, entrega e 

confiança em Deus. Ela, na limitação financeira deu tudo o que 

possuía, não tendo quase nada, sendo que outros tendo muito, dava 

muita coisa, mas não era na mesma proporção. É louvável a atitude 

de quem não dá só o que sobra, mas dá o que lhe falta, pois doa com 

amor e sinceridade. Ela deu tudo o que tinha para sobreviver, pois o 

que era de mais valioso era Deus em sua vida. 

No N.T. temos também a cura do “filho da viúva de Naim” que 

nos é apresentada por Lucas (7,11-15):  

 

Ele foi em seguida a uma cidade chamada Naim. Seus 

discípulos e numerosa multidão caminhavam com ele. Ao se 

aproximar da porta da cidade, coincidiu que levavam a 

enterrar um morto, filho único de mãe viúva; e grande 

multidão da cidade estava com ela. O Senhor, ao vê-la, ficou 

comovido e disse-lhe: “Não chores!” Depois, aproximando-se, 

tocou o esquife, e os que o carregavam pararam. Disse ele, 

então: “Jovem, eu te ordeno, levanta-te!” E o morto sentou-se 

e começou a falar. E Jesus o entregou a sua mãe. 

 

Stöger (1973, p. 211), explana que Jesus deixou-se possuir de 

misericórdia. Ele anuncia e traz a misericórdia de Deus para os que se 



ISSN 2596-1195 
 

ILLUMINARE – REVISTA DE FILOSOFIA E TEOLOGIA, Goiânia, Goiás, v. 2, n. 2, jul./dez., 2019 
 

67 

lamentam e choram. Deus entra na posse de seu Reino pela 

misericórdia para com os oprimidos. E L’Eplattenier (1993, p. 78) mostra 

a seguinte visão do texto:  

 

Eis agora uma figura extrema do despojamento social e 

afetivo: uma viúva, a qual, depois de ter perdido o marido, 

perde também seu filho único. Lucas demonstra interesse 

partícula pelas viúvas (9 menções), apresentando-as como 

figuras exemplares do louvor inspirado (1, 38), da 

reivindicação da justiça (18, 3) e dos fracos vergonhosamente 

explorados (20, 47; 21, 2). Essa viúva enlutada inspira a Jesus 

sentimentos de compaixão. 

 

Olhando para essa passagem cabe ainda afirmar que Jesus se 

compadece com o sofrimento humano e tenta ajudar a quem pode e 

quem o recebe. Ele se compadece com o sofrimento da viúva que 

perdera seu único filho (não chores), sua única riqueza e segurança. 

Nota-se que uma multidão também estava compadecida, pois estava 

a caminho com a viúva (grande multidão da cidade estava com ela). 

Não foi só Jesus que se solidarizou, mas o povo que conhecia essa 

mulher. E Jesus, compadecido e comovido, ressuscita o filho da pobre 

viúva, com palavra imperativa e forte (eu te ordeno, levanta-te!), pois 

sabe que valor tem esse filho para ela. Nessa perícope, a viúva não 

tem nome, o que pode significar que esta personagem representam as 

pessoas que perdem sua única coisa de valor, sua única segurança 

humana, seu único bem físico. Era o seu amparo legal, sustento de 

vida e consolo. Ela representa as mães e mulheres que no anonimato 

sofrem tantas perdas e sofrem por não terem ninguém ao lado. 

 

NA TRADIÇÃO DA IGREJA 

 

Na Tradição o cuidado para com essas figuras continua. Na 

obra de Hipólito de Roma, chamada de Tradição Apostólica23, vê-se 

uma atenção para com as viúvas. Numa parte dedicada a elas ele 

escreve: 

 

Uma viúva, ao ser instituída, não é ordenada, mas eleita pela 

simples inscrição do nome. Se o seu marido já morreu há 

                                                           
23Tradição Apostólica de Hipólito de Roma. Disponível em: 

<https://www.ecclesia.com.br/biblioteca/pais_da_igreja/tradicao_apostolica_hipolito_roma.

html#2.8%20-%20As%20Vi%C3%BAvas>. Acessado em 25/08/2019. 

https://www.ecclesia.com.br/biblioteca/pais_da_igreja/tradicao_apostolica_hipolito_roma.html#2.8%20-%20As%20Vi%C3%BAvas
https://www.ecclesia.com.br/biblioteca/pais_da_igreja/tradicao_apostolica_hipolito_roma.html#2.8%20-%20As%20Vi%C3%BAvas


ISSN 2596-1195 
 

ILLUMINARE – REVISTA DE FILOSOFIA E TEOLOGIA, Goiânia, Goiás, v. 2, n. 2, jul./dez., 2019 
 

68 

muito tempo, seja instituída; contudo, se o seu marido não 

morreu há muito tempo, não se confie nela; mas se for velha, 

seja experimentada por algum tempo porque, muitas vezes, 

as paixões envelhecem com o que as abriga no seu seio. 

Seja, portanto, a viúva instituída pela palavra e que se junte 

às demais. Não serão impostas as mãos sobre ela, pois não 

oferece o sacrifício, nem exerce a liturgia. A ordenação é 

para o clero, por causa da liturgia; a viúva é instituída para a 

oração, que pertence a todos.  

 

As viúvas constituem uma categoria especial dentro da 

comunidade. A Tradição Apostólica enumera algumas exigências 

para que uma mulher seja instituída viúva: que o marido tenha morrido 

há muito tempo; mesmo que seja idosa, deve ser posta à prova por 

algum tempo que exerçam o papel da oração, ou seja, que interceda 

a todos da comunidade. E assim a TA diz que as viúvas devem ser 

instituídas e não ordenadas. 

Ainda na Tradição da Igreja, apresentamos outro testemunho, o 

de Justino de Roma, que escreve na sua Apologia I, 67 (6), sobre a 

Liturgia Dominical:  

 

Os que possuem bens em abundância e o desejam, dão 

livremente o que lhes parece bem, e o que se recolhe é 

entregue àquele que preside. Este socorre os órfãos e viúvas e 

os que, por motivo de doença ou qualquer outra razão, se 

encontram em necessidade, assim como os encarcerados e 

os imigrantes; numa palavra, ele socorre todos os 

necessitados. 

 

Nota-se que o compromisso da Comunidade-Igreja é livre. É de 

quem assim o desejar. Vê-se certa maturidade na fé da comunidade 

que na liberdade ajuda os órfãos e as viúvas. E assim a Igreja foi 

crescendo na caridade e na liturgia. 

O órfão e a viúva são figuras singulares, mas que assumem 

características coletivas. Eles representam as pessoas marginalizadas, o 

ser humano que é excluído, que não tem voz e nem vez, do pobre, do 

sofredor. 

No dicionário bíblico de hebraico-português, Schökel (1997, p. 

59), apresenta o termo viúva e diz que “ordinariamente tem sentido 

sociológico de necessidade, e pode ir acompanhado de órfão, 

imigrante, levita (que não possui terras), necessitado, indigente, 



ISSN 2596-1195 
 

ILLUMINARE – REVISTA DE FILOSOFIA E TEOLOGIA, Goiânia, Goiás, v. 2, n. 2, jul./dez., 2019 
 

69 

mercenário, pobre, vagabundo. E também indica solidão e 

abandono”.  De similar significado tem o termo órfão, que segundo o 

mesmo dicionário bíblico tem a conotação “especialmente como 

classe social desvalida, destituída” (SCHÖKEL, 1997, p. 72).  

Oberava-se, então, essa profunda conotação plural dos dois 

termos no mundo bíblico, logo, não podemos restringir esse uso da 

linguagem para esses dois personagens num sentido totalmente 

singular, e, consequentemente, imbuídos do espírito da linguagem 

bíblica, esse sentido social e plural continua nos dias atuais, como 

veremos no capítulo seguinte.  

 

AS VIÚVAS E OS ÓRFÃOS DE NOSSO TEMPO 

 

Viúvas e órfãos tem todo um cuidado por parte dos profetas 

bíblicos, das leis no A.T., discípulos e apóstolos do N.T. e na Tradição da 

Igreja, pois estes primeiros não têm ninguém por eles, por isso Deus está 

com ambos e assim nós devemos estar. 

Nós como Comunidade-Igreja temos que continuar essa missão. 

A Igreja de Cristo no seu Magistério tem essa incumbência, pois ela 

“conhecedora da humanidade, tem apenas um fim em vista: 

continuar, sob o impulso do Espírito consolador, a obra própria de 

Cristo, vindo ao mundo para dar testemunho da verdade, para salvar, 

não para condenar, para servir, não para ser servido24” e “se põe a 

serviço de cada homem e do mundo inteiro25”, por isso ela deve 

testemunhar o Redentor nesse mundo ferido e, nós, sendo membros 

vivos desta Igreja, devemos com nossas palavras e ações fazer jus a 

esse serviço-cuidado.  

É nesse sentido que o Papa Bento XVI na sua Carta Encíclica, 

Deus caritas est (2005), afirma com veemência que a prática do amor 

para com as viúvas e os órfãos, os presos, os doentes e necessitados de 

qualquer gênero pertence tanto a essência da Igreja, como o serviço 

dos Sacramentos e o anúncio do santo Evangelho. 

Continuando essa vivência para o próximo, o Papa Francisco 

nos chama a atenção para sermos mais sensíveis à realidade que nos 

circunda26: “Abramos os nossos olhos para ver as misérias do mundo, as 

feridas de tantos irmãos e irmãs privados da própria dignidade e 

sintamo-nos desafiados a escutar o seu grito de ajuda (cf. MV 15)”. E 

                                                           
24 Carta Encíclica Populorum Progressio do Papa Paulo VI. 

25 Carta Encíclia Veritatis Splendor do Papa João Paulo II.  

26 Bula de Proclamação do Jubileu Extraordinário da Misericórdia: Misericórdiae Vultus.  



ISSN 2596-1195 
 

ILLUMINARE – REVISTA DE FILOSOFIA E TEOLOGIA, Goiânia, Goiás, v. 2, n. 2, jul./dez., 2019 
 

70 

ainda afirma na esperança de sermos sempre sinais do Reino de Deus 

aqui na terra para com nossos irmãos, principalmente os mais 

necessitados: “Onde a Igreja estiver presente, aí deve ser evidente a 

misericórdia do Pai. Nas nossas paróquias, comunidades, associações 

e nos movimentos – em suma, onde houver cristãos –, qualquer pessoa 

deve poder encontrar um oásis de misericórdia (cf. MV 12)”. 

Olhando para toda essa reflexão e nossa realidade presente, 

quem seriam os órfãos e as viúvas de hoje? Quem são os vulneráveis 

de nossos dias? São os catadores de lixo que tentam ganhar a 

sobrevivência com os restos que a sociedade descarta; são os 

moradores de rua e mendigos que não tem onde reclinar a cabeça 

ou o que comer; são as prostitutas (garotas de programa) que muitas 

vezes tentam pôr o pão na mesa utilizando/vendendo o próprio corpo; 

são os homoafetivos que sofrem com tantos preconceitos e agressões, 

mas que tentam viver sua dignidade; são os negros que são excluídos 

e muitas vezes taxados de marginais; são os órfãos que são 

abandonados pelos pais e que muitas vezes sofreram abusos sexuais; 

são os índios que tem seus direitos violados pela ganância dos ricos e 

poderosos; são os lavradores que são explorados no seu serviço e até 

muitas vezes são forçados ao trabalho escravo; são os miseráveis que 

tentam ter o pão de cada dia e que vivem abaixo da linha da 

pobreza; são os imigrantes que tentam buscar um refúgio ou um lugar 

para viver em paz e que muitas vezes não são recebidos em outras 

nações e quando o são, sofrem xenofobia; são os idosos que são 

tratados com desmazelo e muitas vezes abandonados pelos entes e 

que clama atenção; são os enfermos que estando ou não 

hospitalizados sofrem no corpo e na alma, e clamam ajuda aos outros 

para aliviar suas aflições. 

Com tantas viúvas e órfãos existente urge partir, sair, se abrir 

para ajudarmos essas pessoas. Por isso o Papa Francisco em seu 

pontificado tem pedido insistentemente: “Todos somos convidados a 

aceitar este chamado: sair da própria comodidade e ter a coragem 

de alcançar todas as periferias que precisam da luz do Evangelho” (cf. 

EG 20)27. Isso é a Igreja em saída, é a comunidade missionária que 

“sabe ir à frente, tomar a iniciativa sem medo, ir ao encontro, procurar 

os afastados e chegar às encruzilhadas dos caminhos para convidar os 

excluídos (cf. EG 24)”. 

Independente de quem sejam essas viúvas e órfãos, devemos 

cuidar e ter uma atenção especial, para lhes garantir a dignidade de 
                                                           
27 Exortação Apostólica Evangelii Gaudium do Papa Francisco.  



ISSN 2596-1195 
 

ILLUMINARE – REVISTA DE FILOSOFIA E TEOLOGIA, Goiânia, Goiás, v. 2, n. 2, jul./dez., 2019 
 

71 

filhos de Deus vivendo bem, pois “a glória de Deus é o homem vivo e a 

vida do homem consiste na visão de Deus”, como diz Irineu de Lião28. 

Estes são os queridos de Deus e devem ser os nossos. A estes devemos 

ir, pois como filhos do Deus da vida e do amor devemos cuidar. 

 

CONCLUSÃO 

 

As viúvas e os órfãos na Bíblia e na tradição da Igreja sempre 

tiveram uma atenção especial e cuidado especial. No AT Iahweh 

protege e quer bem às viúvas. No NT Jesus se compadece delas, louva 

suas atitudes. O apóstolo Paulo pede um cuidado da Igreja para com 

as viúvas e Tiago afirma que a verdadeira religião é agir 

concretamente em prol dos fracos (viúvas e órfãos). No início do 

Cristianismo (Hipólito de Roma e Justino) as primeiras comunidades 

orientam-nas e afirmam que elas devem ser instruídas e a Igreja no seu 

magistério afirma que, sendo perita em humanidade se põe a serviço 

de cada homem e do mundo inteiro. 

Assim nós, também, hoje devemos continuar com essa 

sensibilidade e cuidado, pois somos todos irmãos filhos do mesmo pai, 

sendo assim testemunhas vivas do Reino nesse mundo ferido, que se 

encontram nós e esses marginalizados. 

 

 

REFERÊNCIAS 

 

AMSLER, S; ASURMENDI, J; AUNEAU, J e MARTIN-ACHARD, R. Os profetas 

e os livros proféticos. São Paulo: Paulinas, 1992 

BENTO XVI, Papa. Carta Encíclia Deus caritas est. São Paulo: Paulus, 

2005. 

BÍBLIA DE JERUSALÉM. 1ª edição, 2002. 10ª reimpressão. São Paulo: 

Paulus, 2015. 

BROWN, Raymond E. Introdução ao Novo Testamento. Tradução: Paulo 

F. Valério. 2. ed. São Paulo: Paulinas, 2012. 

TORRALBA, Juan Guillén [et al]. Comentário ao Antigo Testamento. 

Organizadores: Santiago Guijarro Oporto e Miguel Salvador García. 

Tradução: José Joaquim Sobral. São Paulo: Ave-Maria, 2002. 

FRANCISCO, Papa. Bula de Proclamação do Jubileu Extraordinário da 

Misericórdia: Misericórdiae Vultus. São Paulo: Paulus, 2015. 

FRANCISCO, Papa. Exortação Apostólica Evangelii Gaudium. São 

Paulo: Paulus, 2013. 

                                                           
28Contra as heresias de São Irineu de Lião. Livro IV, 20, 7. 



ISSN 2596-1195 
 

ILLUMINARE – REVISTA DE FILOSOFIA E TEOLOGIA, Goiânia, Goiás, v. 2, n. 2, jul./dez., 2019 
 

72 

HIPÓLITO DE ROMA. Tradição Apostólica. Sobre as viúvas. Disponível 

em: https://www.ecclesia.com.br/biblioteca/pais_da_igreja/tradicao 

_apostolica_hipolito_roma.html Acesso em 25/08/2019.  

IRINEU DE LIÃO, São.  Contra as heresias. São Paulo: Paulus, 1995. 

JOÃO PAULO II, Papa. Carta Encíclia Veritatis Splendor. São Paulo: 

Paulinas, 2018 

JUSTINO DE ROMA. Apologia I. Padres Apostólicos – São Paulo, 1995. – 

Coleção Patrística. Disponível em: <http://www.monergismo.com/ 

textos/apologetica/Justino_de_Roma_IApologia.pdf>. Acessado em 

20/09/2019. 

KNOCH, Otto. A Carta do Apóstolo Tiago. Tradução: Frei Edmundo 

Binder, O.F.M. Petrópolis: Vozes, 1970. 

L’EPLATTENIER, Charlres. Leitura do Evangelho de Lucas. Tradução: 

Benôni Lemos. São Paulo: Paulinas, 1993. 

MYERS, Ched. O Evangelho de São Marcos. Tradução: I.F.L. Ferreira. São 

Paulo: Paulinas, 1992. 

PAULO VI, Papa. Carta Encíclica Populorum Progressio. Disponível em: 

<http://w2.vatican.va/content/paulvi/pt/encyclicals/documents/hf_pvi

_enc_26031967_populorum.html>. Acessado em 03/09/2019. 

REUSS, Joseph. A Primeira Epístola a Timóteo. Tradução: Roberto 

Miranda. 2º ed. Petrópolis: Vozes, 1984. 

SCHÖKEL, Luis Alonso. Dicionário hebraico-português. Tradução: Ivo 

Storniolo, José Bortolini. São Paulo: Paulus, 1997 

STÖGER, Alois. O Evangelho Segundo Lucas. Tradução: Frei Álvaro 

Machado, O.F.M. Ed. Petrópolis: Vozes, 1973. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://www.ecclesia.com.br/biblioteca/pais_da_igreja/tradicao%20_apostolica_hipolito_roma.html
https://www.ecclesia.com.br/biblioteca/pais_da_igreja/tradicao%20_apostolica_hipolito_roma.html


ISSN 2596-1195 
 

ILLUMINARE – REVISTA DE FILOSOFIA E TEOLOGIA, Goiânia, Goiás, v. 2, n. 2, jul./dez., 2019 
 

73 

A CONSCIÊNCIA DA VIDA NA FILOSOFIA DE 

SANTO AGOSTINHO DE HIPONA: UM OLHAR 

ACERCA DA RAZÃO E DAS PAIXÕES DO 

HOMEM29 
 

THE CONSCIOUSNESS OF LIFE IN THE PHILOSOPHY OF  

SAINT AUGUSTINE OF HIPONA: A LOOK  

ABOUT MAN'S REASON AND PASSIONS  

 

 

Gustavo Augusto da Silva30 

 

 

O insensato é aquele em 

quem a mente não reina como autoridade suprema31. 

Stulti et sapientis discrimen 

ex dominatu aut servitute mentis. 

 

 

Dentre as inúmeras indagações acerca da Vida, uma das que 

mais chamou a atenção de Santo Agostinho é o fato do Homem além 

de propriamente viver, possuir uma consciência de que vive. Está em 

jogo o dinamismo da alma, em que Agostinho mostra-se mais 

preocupado com a vida do que com o apenas existir. Especialmente, 

com aquela vida superior que pertence ao espírito (intelligere), nesse 

ser complexo que é o Homem.  

Para Agostinho o Homem está no topo da hierarquia dos seres 

terrenos, justamente por possuir a razão. A razão é aquela que 

coordena, mantém e auxilia o homem em toda a sua vida. Por meio 

dela que refletimos sobre nossa existência e vivemos retamente nesta 

terra. “Existe, na tua opinião, algo mais nobre do que a mente dotada 

de razão e sabedoria? Evódio: A meu ver, nada existe, exceto Deus” 

(SANTO AGOSTINHO, O Livre-arbítrio, I, 10, 20).  

                                                           
29 Recebido em 06/11/2019 e aceito em 16/12/2019. 

30 Licenciado em Filosofia pelo Instituto de Filosofia e Teologia de Goiás. E-mail: 

gustavoaugust0@hotmail.com  

31 SANTO AGOSTINHO, O Livre-arbítrio. I, 9, 19.  

mailto:gustavoaugust0@hotmail.com


ISSN 2596-1195 
 

ILLUMINARE – REVISTA DE FILOSOFIA E TEOLOGIA, Goiânia, Goiás, v. 2, n. 2, jul./dez., 2019 
 

74 

A vida terrestre é onde colocamos nossa existência em prol dos 

outros e de Deus. Deus criou o homem de modo perfeito e Deus está 

no homem e o homem está em Deus. O homem precisa se voltar para 

Deus, comtemplar o Sumo Bem, procurar conhecer e possuir este Bem. 

Agostinho tinha uma concepção de um homem dual, composto de 

corpo e alma, uma parte carnal e outra divina. Por conseguinte, possui 

a vontade do corpo e a vontade da alma. A alma tende para as 

coisas de Deus, as coisas eternas, mas o corpo inclina-se para as 

vontades das coisas terrenas, que são passageiras e mutáveis. Apesar 

das coisas terrenas serem mutáveis e incertas, enquanto perdurarem, o 

homem tira proveito delas conduzindo esta vontade para o bem, que 

é “[...] pela qual desejamos viver com retidão e honestidade, para 

atingirmos o cume da sabedoria” (SANTO AGOSTINHO, O livre-arbítrio, I, 

12, 25). 

O trajeto de nossa existência é marcado pela comunidade em 

que participamos e isso reflete diretamente no modo de como 

atuamos e pensamos uns sobre os outros. A comunidade é o espaço 

físico e metafísico onde vivemos. É o conjunto de uma convivência 

com os demais e nossa relação com o divino. “Assim sendo, falar da 

Civitas é falar do homem concreto. [...]. O homem é, ao mesmo 

tempo, fundamento e finalidade da Civitas. O Homem é fim, ou 

finalidade, [...] uma vez que a finalidade imediata da Civitas é 

promover a paz temporal do homem” (COSTA, 2014, p. 50).  

A cidade dos homens precisa ser um reflexo da cidade de Deus, 

onde reina a beatitude e temperança. Na consciência de sua 

existência, o homem compreende seu caminho livre e participa de 

modo reto dentro da cidade. “A cidade de Deus nasce a partir do 

momento em que indivíduos iniciam uma relação com Deus a partir da 

fé, da obediência e do amor, e não a partir de interesses comuns 

referidos a um tipo de agregação humana civil” (BENTO, 2014, p. 68). 

A vida dentro da comunidade é uma linha que não é reta, mas 

que caminha rumo à uma eternidade. Não é reta porque no decorrer 

da vida existem muitos fatores que nos transpassam e que não estão 

dentro de nosso domínio. A existência é percorrida pelas nossas 

escolhas, pelas escolhas dos que possuem poder sobre nós e sobre a 

cidade em que vivemos. Para Santo Agostinho o bem viver é o 

equilíbrio dessas três coisas das quais apenas numa possuímos controle. 

“O ser humano é chamado a colaborar na obra da redenção. No 

entanto, pode igualmente colaborar na obra da corrupção. Este é o 

risco da liberdade: o poder de opostos e, por isso, a possibilidade que 



ISSN 2596-1195 
 

ILLUMINARE – REVISTA DE FILOSOFIA E TEOLOGIA, Goiânia, Goiás, v. 2, n. 2, jul./dez., 2019 
 

75 

o Homem tem de pecar. Se quiser. Voluntariamente” (MENDONÇA; 

BARBOSA, 2014, p. 78). Para Agostinho nossas escolhas precisam ser 

voltadas sempre para o bem maior da comunidade e não infringir a 

liberdade do outro de também conduzir sua existência de modo 

beatífico.  

O livre-arbítrio é, então, essa faculdade que faz parte 

intrinsicamente do homem e foi concedida por Deus. Não para que 

suas criaturas escolhessem as más coisas ou ações, mas sim para bem 

conduzirem sua vida. A vontade se encontra com duas possiblidades: 

o querer e a necessidade. A liberdade age mesmo quando há uma 

situação propriamente necessária que se faça ou escolha. Ela, como 

vontade, é a assertiva para o querer, pois é pela liberdade que 

querermos e nada está mais em nosso poder do que a própria 

vontade. Como elucida Santo Agostinho no terceiro livro do O livre-

arbítrio:  

 

Pois não poderias, de fato, encontrar nada que esteja em 

nosso poder senão aquilo que fazemos quando queremos. Eis 

por que nada se encontra tão plenamente em nosso poder 

do que a própria vontade. Pois esta, desde que o queiramos, 

sem demora, estará disposta à execução (3,7). 

 

A consciência da retidão e da vontade livre é instruída pela 

Verdade – Mestra Universal. A boa vontade envolve a vivência das 

virtudes cardeais (justiça, temperança, prudência e fortaleza). Aqui se 

concede a teoria da iluminação, na qual a finalidade de Agostinho é 

de explicar o fato fundamental de possuirmos no interior da mente a 

mesma verdade eterna pela qual a inteligência tem o poder de tomar 

consciência pessoal dessa verdade.  

Agostinho põe atenção e grande valor sobre a luz que se 

manifesta em nós. Luz esta que é uma alusão à beatitude que nos 

constitui e que clareia a razão e a auxilia em suas escolhas. “No que 

diz respeito a todas as coisas que compreendemos, não consultamos a 

voz de quem fala, a qual soa por fora, mas a verdade que dentro de 

nós preside à própria mente, incitados talvez pelas palavras a consultá-

la” (SANTO AGOSTINHO, De Magistro, IX).  

O Homem foi formado de modo a constituir uma vida feliz, 

mergulhado na adversidade de suas paixões é sua labuta voltar-se 

sempre para o Sumo Bem. Agostinho traz um termo bastante 

importante para sua antropologia: Formabilis est. Justamente a 

posição de que todo ser mutável é susceptível à perfeição. É 



ISSN 2596-1195 
 

ILLUMINARE – REVISTA DE FILOSOFIA E TEOLOGIA, Goiânia, Goiás, v. 2, n. 2, jul./dez., 2019 
 

76 

denominado mutável aquilo que pode ser mudado, transformado, do 

mesmo modo aquilo que é perfectível é aquilo que pode se tornar 

perfeito, pronto, findado. Este aperfeiçoamento não é interior de modo 

que seja singular, é interior de modo que seja plural na Providência do 

Sumo Bem, porque “coisa alguma pode se aperfeiçoar a si mesma, 

porque coisa alguma pode se dar a sua aquilo que não tem” (SANTO 

AGOSTINHO, O Livre-arbítrio, II, 17, 45).  

É preciso mudar em nossas vidas aquilo que nos marginaliza da 

razão. O insensato está como que debruçado em suas paixões e não 

se volta para aquilo que é necessário e insubstituível. A felicidade que 

o homem procura está apenas no conhecimento de Deus, que é o 

único que pode concedê-la, ele adorando a Deus, superabunda da 

verdadeira vida feliz. 

 Ter consciência desta felicidade é o gozo de nossa razão sobre 

a Deidade, porém, o ser, quando é negado dessa Deidade, desfalece 

sobre si mesmo e cai sobre seus próprios mandamentos, tenta se tornar 

independente, contudo, se torna ainda mais dependente e frágil. “[...] 

o afastamento de Deus tem por causa a vontade; a qual só pode ser 

livre. Trata-se sempre de um querer do Homem, de um ato que está 

em seu poder” (MENDONÇA; BARBOSA, 2014, p. 76). 

Está no poder do Homem querer. E ainda que ele possa usar 

mal da liberdade, a sua vontade livre deve ser considerada como um 

bem. O ato de criação do homem é uma entrega sublime do Sumo 

Bem para que as coisas fossem suscetíveis à perfeição e a entrega na 

liberdade. A razão disto está na fala de Agostinho na qual ele explicita 

que estava longe do Sumo Bem, porém Ele nunca estava longe de 

Agostinho. Andando nas beiradas de nossa existência se encontra 

Deus, mesmo que não creiamos, a Deidade habita em cada passo e 

escolha de nossas vidas. “Por essa razão, tudo o que se observa de 

admirável na natureza das coisas no universo, e que julgamos dignos 

de admiração, intensa ou fraca, deve ser referido com incomparável e 

inefável louvor ao Criador” (SANTO AGOSTINHO, O Livre-arbítrio, I, 17, 

46). 

Agostinho, então, compreende a vida como em aberto, uma 

caminhada, um perfazer-se constante rumo à felicidade eterna. A 

dialética agostiniana põe em possiblidade a multiplicidade das 

escolhas, das ações, de todas as formas de comunidade e 

agrupamento disso que é o ser mais perfeito na existência terrena: o 

Homem.  

 



ISSN 2596-1195 
 

ILLUMINARE – REVISTA DE FILOSOFIA E TEOLOGIA, Goiânia, Goiás, v. 2, n. 2, jul./dez., 2019 
 

77 

O fim de cada um não está predado pela natureza (como 

sucede com os animais). Antes se vai constituindo consoante 

às várias determinações possíveis que (a partir da 

indeterminação do real) cada qual vai escolhendo, 

livremente. Pode-se mesmo afirmar que Agostinho é um dos 

primeiros autores a conceber o ser humano como 

possibilidade. Como um empreendimento. Como “em 

aberto”. Como tarefa. (MENDONÇA; BARBOSA, 2014, p. 77-

78). 

 

Por fim, perpassamos esta reflexão de como o mestre de Hipona 

compreendia o que é isto que chamamos de vida. Acima disso está 

nossa razão, que nos possibilita atingir toda a beleza e grandeza do 

mundo terreno. De que tudo que existe foi formado de modo perfeito 

para que o homem pudesse exercer sua existência do modo mais 

sublime. E a manutenção de toda a vida depende do Homem e de 

seu modo de agir, estruturado assim: um ser individual, porém social, 

que possui poder sobre todo o sistema em que ele vive frente a suas 

pequenas escolhas e ações. 

 

 

REFERÊNCIAS 

 

AGOSTINHO, Santo. O livre-arbítrio. Tradução de Nair de Assis Oliveira. 

São Paulo: Paulus, 1995. (Patrística, 8) 

AGOSTINHO, Santo. De Magistro. Tradução de Ângelo Ricci. São 

Paulo:Abril Cultural, 1980. (Os pensadores) 

MENDOÇA, Marta; BARBOSA, Diogo Morais. É possível conciliar 

presciência divina e liberdade humana?: a resposta de Agostinho no 

de libero arbitrio. In: HINRICHSEN, Luís Evandro; SILVA, Paula Oliveira 

(Orgs.). Agostinho de Hipona: ensaios sobre Deus, liberdade e 

comunidade. Porto Alegre: Letra &Vida, 2014. p. 74- 78. 

COSTA, Marcos Roberto Nunes. A Dimensão metafísica da civitas na 

doutrina ético-política de Santo Agostinho. In: HINRICHSEN, Luís 

Evandro; SILVA, Paula Oliveira (Orgs.). Agostinho de Hipona: ensaios 

sobre Deus, liberdade e comunidade. Porto Alegre: Letra &Vida, 2014. 

p. 50. 

BENTO, Sílvia. Agostinho de Hipona perante temor e tremor de 

Kiekergarrd: em torno da questão agostiniana das duas cidades 

apresentada em A Cidade de Deus. In: HINRICHSEN, Luís Evandro; 

SILVA, Paula Oliveira (Orgs.). Agostinho de Hipona: ensaios sobre Deus, 

liberdade e comunidade. Porto Alegre: Letra &Vida, 2014. p. 68. 



ISSN 2596-1195 
 

ILLUMINARE – REVISTA DE FILOSOFIA E TEOLOGIA, Goiânia, Goiás, v. 2, n. 2, jul./dez., 2019 
 

78 

 



ISSN 2596-1195 
 

ILLUMINARE – REVISTA DE FILOSOFIA E TEOLOGIA, Goiânia, Goiás, v. 2, n. 2, jul./dez., 2019 
 

79 

SOBRE A REVISTA E  

DIRETRIZES PARA AUTORES 
 

 

 

A ILLUMINARE – REVISTA DE FILOSOFIA E TEOLOGIA surge com o 

objetivo de publicar material bibliográfico argumentativo, temático-

literário e imagético inédito nas áreas de filosofia e teologia a fim de 

promover o debate tanto na perspectiva de suas especificidades, 

quanto de maneira interdisciplinar. A publicação, de periodicidade 

semestral, consta de material produzido por pesquisadores, professores 

e estudantes do Instituto de Filosofia e Teologia de Goiás (IFITEG) e de 

outras IES brasileiras e internacionais.  

Cada número poderá ser composto pelas seguintes sessões: 

Dossiê Temático (seção organizada semestralmente por um professor 

do IFITEG – alternando entre os cursos de filosofia e teologia); Artigos de 

Fluxo Contínuo (seção reservada para a publicação de docentes e 

pesquisadores sem que se incluam na temática específica do Dossiê); 

Primeiros Escritos (seção reservada para a publicação da produção 

discente não apenas do IFITEG, mas de outras IES – somente para 

graduandos em filosofia ou teologia); Para Pensar e Agir (seção em 

que serão publicados textos com finalidade didática, marcando a 

contribuição social da Revista com o trabalho dos professores do 

Ensino Básico); e Outros Diálogos Possíveis (seção dedicada à 

publicação de materiais que não necessariamente se enquadram na 

modalidade “artigo científico”, mas que, ainda assim, contribuem para 

a reflexão e o diálogo, tais como: contos, crônicas, charges, poemas, 

fotografias, entrevistas a serem julgados pelo Conselho Editorial). 

 

PROCESSO DE AVALIAÇÃO PELOS PARES 

 

Os trabalhos encaminhados à ILLUMINARE – REVISTA DE FILOSOFIA 

E TEOLOGIA serão primeiramente avaliados pelo Conselho Editorial. 

Caso sejam aprovados, serão remetidos a professores de renomado 

conhecimento na área específica do assunto sobre o qual versam. Os 

trabalhos serão enviados sem a identificação dos autores. No caso de 



ISSN 2596-1195 
 

ILLUMINARE – REVISTA DE FILOSOFIA E TEOLOGIA, Goiânia, Goiás, v. 2, n. 2, jul./dez., 2019 
 

80 

receberem pareceres contraditórios, serão submetidos a um terceiro 

relator.  

 

PERIODICIDADE 

 

A publicação será semestral, exclusivamente eletrônica, com 

duas edições por ano. A Revista é de responsabilidade do Instituto de 

Filosofia e Teologia de Goiás (IFITEG). 

 

POLÍTICA DE ACESSO LIVRE 

 

A Revista oferecerá acesso livre imediato ao seu conteúdo, 

seguindo o princípio de democratização mundial do conhecimento, 

estando hospedada no site do Instituto de Filosofia e Teologia de Goiás 

(IFITEG). 

 

DIRETRIZES PARA AUTORES 

 

1. A Revista reserva-se no direito de publicar trabalhos inéditos em 

língua portuguesa (ou traduzidos para o português, com a 

devida permissão do autor), em uma das modalidades previstas 

por suas seções.  

2. A Revista não cobra nenhuma taxa por textos publicados e 

tampouco pelos submetidos para avaliação, revisão, 

publicação, distribuição ou download. Isso significa que os 

autores também não serão remunerados pela publicação, 

fazendo-o de forma gratuita. 

3. Os artigos somente serão submetidos pelo e-mail da Revista, qual 

seja: illuminare@ifiteg.edu.br   

4. O Conselho Editorial reserva-se o direito de aceitar, recusar ou 

reapresentar o original ao autor com sugestões de mudanças. Os 

pareceres dos consultores permanecerão em sigilo. 

5. Tanto os artigos deverão ter entre 10 e 20 páginas e as resenhas 

até 5 páginas.  

6. Os artigos publicados nas seções Dossiê Temático e de Fluxo 

Contínuo poderão ter, no máximo, dois autores, sendo aceitos 

apenas trabalhos de mestres ou mestrandos, doutores ou 

doutorandos. Os artigos publicados na seção Primeiros Escritos 

mailto:illuminare@ifiteg.edu.br


ISSN 2596-1195 
 

ILLUMINARE – REVISTA DE FILOSOFIA E TEOLOGIA, Goiânia, Goiás, v. 2, n. 2, jul./dez., 2019 
 

81 

devem ser encaminhados por estudantes de graduação em 

filosofia ou teologia, sendo que os orientadores apenas serão 

considerados autores caso tenham contribuído efetivamente na 

produção dos materiais.  

7. Os artigos deverão ser acompanhados de: 

a. Título em português e em inglês. 

b. Resumo e abstract com no mínimo 50 e no máximo 150 

palavras. 

c. O nome completo, a titulação, o endereço e o e-mail do(s) 

autor(es) – estas informações serão retiradas para o 

processo se submissão aos pareceristas. 

8. Além disso, os artigos devem estar de acordo com as seguintes 

normas: 

a. Sistema de chamada para citação de acordo com a NBR 

10520 da ABNT. 

b. Referências no final do texto e de acordo com a NBR 6023 

da ABNT. 

9. Nas citações: 

a. O sobrenome do autor dentro dos parênteses deve vir em 

caixa alta e fora dos parênteses em caixa baixa com a 

inicial em maiúscula. Ex.: Rousseau (1978), (ROUSSEAU, 

1978). 

b. Diferentes títulos do mesmo autor publicados no mesmo 

ano serão identificados por uma letra depois da data. Ex.: 

(ROUSSEAU, 1978a), (ROUSSEAU, 1978b). 

c. O símbolo “/” servirá para separar páginas não contínuas e 

o símbolo “-” páginas contínuas. Ex.: (ROUSSEAU, 1978a, p. 

21/32), (ROUSSEAU, 1978b, p. 33-35). 

10.  As referências devem ser apresentadas no final do texto, 

ordenadas alfabeticamente em ordem ascendente.  

 

CONDIÇÕES PARA SUBMISSÃO 

 

Como parte do processo de submissão, os autores serão 

obrigados a verificar a conformidade da submissão em relação a 

todos os itens listados a seguir. As submissões que não estiverem de 

acordo com as normas serão devolvidas aos autores.  

 



ISSN 2596-1195 
 

ILLUMINARE – REVISTA DE FILOSOFIA E TEOLOGIA, Goiânia, Goiás, v. 2, n. 2, jul./dez., 2019 
 

82 

1. A submissão é original e inédita, e não está sendo avaliada para 

publicação por outra revista; caso contrário, justificar junto ao e-

mail.  

2. Os arquivos para submissão estão em formato Microsoft Word, 

OpenOffice ou RTF (desde que não ultrapasse os 4MB). 

3. Todos os endereços de páginas da Internet (URLs) incluídos no 

texto deverão estar ativos e prontos para clicar. 

4. O texto está em espaço 1,5; usa fonte de 12 pontos (arial ou 

times new roman); emprega itálico ao invés de sublinhar; figuras 

e tabelas estão inseridas no corpo do texto, e não em seu final. 

5. O texto segue os padrões de estilo e requisitos solicitados acima 

em DIRETRIZES PARA AUTORES. 

 

DECLARAÇÃO DE DIREITO AUTORAL 

 

Os autores que publicam nesta revista concordam com os 

seguintes termos: 

 

a) Mantém os direitos autorais e concedem à revista o direito de 

primeira publicação. 

b) Têm autorização para assumir contratos adicionais 

separadamente, para distribuição não-exclusiva da versão do 

trabalho publicada nesta revista (ex.: publicar em repositório 

institucional ou como capítulo de livro), com reconhecimento de 

autoria e publicação inicial nesta revista. 

c) Têm permissão e são estimulados a publicar e distribuir seu 

trabalho online (ex.: em repositórios institucionais ou em sites 

pessoais) a qualquer ponto antes ou durante o processo editorial, 

já que isso pode gerar alterações produtivas, bem como 

aumentar o impacto e a citação do trabalho publicado. 

 

POLÍTICA DE PRIVACIDADE 

 

Os nomes e endereços informados nesta revista serão usados 

exclusivamente para os serviços prestados pela publicação, não sendo 

disponibilizados para outra finalidade ou a terceiros. 

 

 



ISSN 2596-1195 
 

ILLUMINARE – REVISTA DE FILOSOFIA E TEOLOGIA, Goiânia, Goiás, v. 2, n. 2, jul./dez., 2019 
 

83 

 


